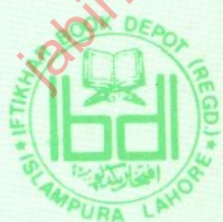


# اسلام اور مسلمانوں کی تاریخ

jabir.abbas@yahoo.com



تألیف: پروفیسر خواجہ محمد لطیف انصاری مرحوم

حُسْنِي سُرِّ کرتو



وَلِي الْعَصْرِ رَبُّ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
كاظمی بڈا، کھارا در، کراچی ۷۴۰۰۰  
نون 2431977

۴۵۴

આ કિતાબ હાજી મહુમદઅલી ભાઈ  
અલીભાઈ સુંદરજી "સોમાસોડ"  
તનનરીવ માડાગાસ્કારવાળા તરફથી  
તેમના મરહુમ સગાવહાલાઓની  
ઇશેના સખ્વાબ અર્થે  
વક્ર કરવામાં આવેલ છે.  
લાભ લેનાર ભાઈ બહેનો મરહુમોની  
અરવાહેના સવાબ અર્થે એક  
સુરાએ ફાતેહા પઢી બક્ષી આપે  
એવી નમ્ર અરજ છે.

حفظ کن تاریخ را پائندہ شو  
از نفس ہائے رمیدہ زندہ شو (اقبال)

# اسلام اور مسلمانوں کی تاریخ

جلد اول

شیعہ طلباء و طالبات کے لئے

۱۳۶۹ھ تا ۱۹۴۰ء

تالیف

پروفسر خواجہ محمد لطیف انصاری

ناشر

افتخار بک پو (رجڑو)، اسلام پورہ لاہور

پھر کفر کی گھنگھور گھٹا میں برسا  
اک ابر کرم فضا فضائیں برسا  
کعبہ سے چلا تو چھا گیا طبیبہ پر  
طبیبہ سے اٹھا تو کبلا میں برسا  
(ساغر نظانی)

# تاریخ اسلام

## دُو رِ دَسَالت

سالہ عالم الفیل سے سالہ  
تک

(جملہ حقوق محفوظ)

|                      |                                        |
|----------------------|----------------------------------------|
| ناشر .. . . . .      | افتخار بک ڈپورٹ گرینڈ اسلام پورہ لاہور |
| تجددی نظر .. . . . . | سید اعجاز محمد — فاضل                  |
| سنه تالیف .. . . . . | ۱۳۶۹ھ، ۱۹۶۰ء                           |
| بار .. . . . .       | چہارم                                  |
| سنه طباعت .. . . . . | ۱۹۹۰ء                                  |
| کتابت .. . . . .     | محمد رمضان                             |
| تعداد .. . . . .     | ایک ہزار                               |
| مطبع .. . . . .      | پرس لاهور                              |
| قیمت .. . . . .      | روپے                                   |

حفظ کون تاریخ را پائینہ شو  
از نفس ہاتے رہیں زندہ شو

## تاریخ کی اہمیت

- ۱ - تاریخ حق و باطل کے قوانین کی صدیوں تک گوجھنے والی آواز ہے۔
- ۲ - تاریخ انسانی زندگی کے تجربات کی کان ہے، دورِ حاضر کے نوجوانوں کو گذشتہ رسولوں کے تجربات سے فائدہ اٹھانے کے لئے تاریخ کا مطالعہ کرنا چاہیئے۔
- ۳ - تاریخ شانِ الہی کی مظہر اور وجودِ خالق کی بیان دلیل ہے۔ تاریخ وہ مرکزی ضمنوں ہے۔ جس کے ارد گرد نصایبِ تعلیم کے قصر کو تعمیر کرنا چاہیئے۔
- ۴ - تاریخ وہ عظیم اشانِ محکم ہے۔ جو خفتہ قوم کو بیدار اور مردہ ملت کو زندہ کرتا ہے۔
- ۵ - تاریخ انسانی فطرت میں دلچسپی کی خالق ہے۔
- ۶ - تاریخ ملت کے نوجوانوں میں جوشِ عمل پیدا کرتی ہے، ان کے تصورات کو روشن کرتی ہے۔ اور انہیں ان کے اضافی سے متفاہر کرتی ہے اور ان کے مستقبل کو شامدار بنانے میں مدد دیتی ہے۔
- ۷ - تاریخ نظریات و اعتقدادات، خواہشات و افکار، احتماماتِ مکتبی و برتری، مسائلِ معیشت و اقتصادیات کے تصادم کو کہتے ہیں۔
- ۸ - تاریخ اُن خوشگواریاں کا نامزد کرہ ہے، جو متضاد طاقتوں کے مکرانے

## عرض نامہ

یوں تو اردو زبان میں بھی "اسلام اور مسلمانوں" کی تاریخ کی کوئی کمی نہیں۔ لیکن اسے اتفاق ہی کہا جاسکتا ہے کہ طلباء کی ذہنی استعداد اور شیعہ نقطہ نظر کے مطابق تماhal ایک تاریخ بھی مرتب نہیں ہو سکی۔

مدتوں سے ضرورت محسوس کی جا رہی تھی اور جب سے کہ فوکانی مدارس میں "تاریخ اسلام" کو لازمی مضمون فراز دیا گیا ہے، اس وقت سے تو شدتِ احتیاج کی کوئی حد نہ رہی۔

پہنچنے والا ضرورت داہمیت کو دیکھتے ہوتے ہماری گزارش پر فاضلِ محترم جناب پروفیسر خواجہ محمد لطیف صاحب انصاری نے ہمت فرمائی۔ اور مجده تعالیٰ تھوڑے ہی عرصہ میں اس اہم کام کو پایۂ تکمیل تک پہنچا دیا۔

یہ مجموعہ اسلام اور مسلمانوں کی زریں تاریخ کا پہلا حصہ ہے۔ جو ملک عرب، دُور جاہلیت اور عہدِ رسالت کے تمام و کمال حالات پر مشتمل ہے۔ نیز بلا مبالغہ اپنی نوعیت کی پہلی تالیف ہے۔ جسے "افتخار" میں دیکھ لا ہو رپیش کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہے۔

محترم مؤلف نے سالہا سال کے تعلیمی تجربوں کی بناء پر ان اور اق کو نہ فر ایک مفید ترین درسی تاریخ کی حیثیت دی ہے۔ بلکہ اپنے وسیع مطالعہ سے صحیح حقائق کے قابل فخر ذخیرے میں لائق ستائش اضافہ بھی فرمایا ہے۔

یقین ہے کہ یہ پیش کش شیعہ طلباء و طالبات کے لئے نفع رسال ثابت ہوگی۔ اسی طرح تاریخ سے دلچسپی رکھنے والے عام حلقوں کو بھی فائدہ پہنچا سکی۔

ناشر

# فہرست مضمون

| صفحہ | عنوان                                                                                                                                                                                                                                                                | نمبرار |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ۱۱   | پہلا باب (جغرافیائی حالت)<br>عرب کا حدود اور بعہد رقبہ اور آبادی۔ مختلف حصے۔ وادیاں<br>آب و ہوا۔ پیداوار۔ خوراک اور باشندے۔                                                                                                                                          | ۱      |
| ۱۹   | دوسرہ باب (سرکار رسالت سے پہلے کے حالات)<br>دنیا کی حالت، عرب کی مذہبی، سیاسی، اخلاقی، معاشرتی<br>تمدنی اور تعلیمی حالت۔                                                                                                                                             | ۲      |
| ۲۶   | تیسرا باب (اممٰت مُسلمة)<br>خاندانِ رسالت۔ حضرت فہر۔ حضرت قصی، خاندانِ حضرت عبد مناف<br>حضرت ہاشم، بنی ہاشم و بنی امية کا عناد۔ حضرت عبدالمطلب<br>حضرت ابو طالب۔ شجرہ نسب خاندانِ رسالت۔                                                                             | ۳      |
| ۳۲   | چوتھا باب (ولادت سرکار رسالت اور چالیس سالہ زندگی)<br>حضرت عبد اللہ کی وفات، ولادت باسعادت۔ والدہ کا انتقال<br>دادا کی وفات۔ حضرت ابو طالب کی کفالت۔ بچپن۔ گلہ بانی۔<br>کار و باری زندگی۔ معاہدہ حلف الفضول۔ حضرت خدیجہؓ سے<br>نکاح۔ ولادت علیؓ۔ کعبہ کی تعمیر جدید۔ | ۴      |
| ۳۹   | پانچواں باب (بعثت و دعوت اسلام)<br>سبقت اسلام، دعوت ذوالعشیرہ۔ مخالفت قریش۔ حیات<br>ابو طالب۔ کفار کی پیشکش اور آن کے منظام۔                                                                                                                                         | ۵      |
| ۴۵   | چھٹا باب (ہجرت جیشہ و سو شل بائیکاٹ وغیرہ)                                                                                                                                                                                                                           | ۶      |

سے ظہور میں آتے ہیں۔

- تاریخ ایسے واقعات کو کہتے ہیں، جن کے گھرے نقوش بعض ایک خاص دور کے افکار و افعال پر پڑ کر مت نہ گئے ہوں بلکہ ان کے اثرات نسل انسانی پر مرتب ہوتے رہیں۔
- تاریخ مذہبی اوامر و نواہی کو جو بنظاہر انسانی طبائع کے لئے ناگوار ہیں خوشگوار اور دلچسپ بناؤ کر قابل عمل بناتی ہے۔
- تاریخ فلسفہ اخلاق جیسے شخص مضمون کو قصوں اور کہانیوں کی چاشنی سے دلچسپ پُر لطف اور زنگین بناتی ہے۔
- تاریخ حق و باطل میں تمیز پیدا کرتی ہے، حق کے ثمرات اور باطل کے قبیح نتائج کا عرفان پیدا کرتی ہے۔
- تاریخ عزم و استقلال کی عظمت کا انسانی طبیعت پر سکھ بٹھا کر انسان کو کشکش حیات میں کامیابی کے لئے آمادہ کرتی ہے۔

تاریخ کی یہی خصوصیات ہیں، جن کی وجہ سے اسے الہام کا جزو قرار دیا گیا۔ الہامی کتاب میں اکثر تاریخی واقعات سے مالا مال ہیں خود قرآن مجید کا ایک تہائی حصہ تاریخ سلف کے لئے وقف کر دیا گیا ہے اس سراپا عجائب کتاب میں انتہائی ساختہ واقعات تاریخ و سیرت کو بیان کیا گیا ہے۔ ان واقعات کے نتائج کو صالح اخلاق، صالح معاشرت اور صالح تمدن کی تاریخ کا ذریعہ قرار دیا گیا ہے۔ قرآن مجید، میں انتہائی نیک انسانوں کے واقعات ہیں۔ تاکہ آن سے نیکی کی ترغیب ہو اور نہایت بُرے انسانوں کے واقعات بھی ہیں۔ تاکہ بُرائی سے نفرت ہو، اور ہم اس سے بچ سکیں، ہمیں تاریخ نویسی میں قرآن کی اس روشن کوہی اختیار کرنا چاہیتے۔

محمد لطیف انصاری

| صفحہ | عنوان                                                                                                                                                                                 | نمبر شمار |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۱۴۲  | فاتح خبر و معاشر سلطنت اسلامیہ، حجاز میں یہودیوں کی پوزیشن اور ان کی ریشہ دو انسیاں۔ جنگ خیر۔ فتح خیر اور اس کے نتائج مہاجرین جدشہ کی واپسی، فدک۔                                     | ۱۳۷       |
| ۱۴۰  | تیرھواں باب (رسول کا مکہ میں داخلہ)                                                                                                                                                   | ۱۳۸       |
| ۱۳۶  | طلقاوں بی بی امیرہ کا اسلام، مکہ پر فوج کشی، قریش کی شکست، فتح مکہ کے نتائج۔ رحمۃ للعالمین کی شان عفو و رحمۃ۔                                                                         | ۱۳۹       |
| ۱۳۴  | پتو و ھواں باب (جنگ حنین اور اس کے اسباب)                                                                                                                                             | ۱۴۰       |
| ۱۳۳  | ٹالف کا محاصرہ۔ بنی امیرہ کی اندر ونی کیفیت۔ فاتح حنین علی۔ مال غنیمت کی تقسیم۔                                                                                                       | ۱۴۱       |
| ۱۳۲  | پندرھواں باب (رومیوں سے مقابلہ)                                                                                                                                                       | ۱۴۲       |
| ۱۳۱  | جنگ موت، غزوہ تبوک۔ علیٰ خلیفہ رسول۔ غزوہ تبوک کے نتائج و اثرات۔ قرطاس نصاری۔                                                                                                         | ۱۴۳       |
| ۱۳۰  | سو لھواں باب                                                                                                                                                                          | ۱۴۴       |
| ۱۲۹  | تبیغ سورۃ براء۔ واقعہ مباہلہ۔                                                                                                                                                         | ۱۴۵       |
| ۱۲۸  | ستھواں باب (حجۃ الوداع اور واقعہ غدیر خم)                                                                                                                                             | ۱۴۶       |
| ۱۲۷  | کار رسانیت کی تکمیل، آخری خطبہ۔ ذریعہ ہدایت قرآن و اہلیت علیٰ مرتفعہ کی بیعہدی کا اعلان۔ تہذیت۔ حارث بن نعیان فہری کا واقعہ اٹھارھواں باب (علالت سرکار رسانیت اور جدش اسامہ کی تیاری) | ۱۴۷       |
| ۱۲۶  | واقعہ قرطاس۔ واقعہ سقیفہ۔ وفات تجهیز و تکفین۔                                                                                                                                         | ۱۴۸       |
| ۱۲۵  | انیسواں باب (اخلاق و اوصاف محمدیہ)                                                                                                                                                    | ۱۴۹       |
| ۱۲۴  | قرآن ترجمان اخلاق۔ فاطمہ بضعة منی۔ حلیہ مبارک۔ رفتار و گفتار خواراں لباس، آداب و اطوار وغیرہ، خوف خدا۔ محبتت الہی،                                                                    |           |

| صفحہ | عنوان                                                                                                                                                                                            | نمبر شمار |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۵۰   | پہلی بحیرت جدشہ - دوسری بحیرت جدشہ۔ حضرت عمر کا اسلام۔ سو شان باشکات اور نظر بندی۔ غم کا سال، حضرت ابو طالب کی وفات کا اثر۔ سفر طائف۔                                                            | ۸         |
| ۴۹   | ساتواں باب (بحیرت مدینہ)                                                                                                                                                                         | ۹         |
| ۴۸   | تبیغ۔ بیعت عقبہ الاولی و عقبہ ثانیہ۔ دارالتدبیر۔ بحیرت۔ علیٰ مرتفعہ کا بستر پر سونا۔ غابر ثور۔ کفار و علی۔ مدینہ میں درود مسجد۔ تعمیر مسجد نبوی عقد موانعہ، مہاجرین و انصار۔ وستور و آئین مدینہ۔ | ۱۰        |
| ۴۷   | آٹھواں باب (غزوہات اور ان کے اسباب)                                                                                                                                                              | ۱۱        |
| ۴۶   | غزوہ بدرا اور اس کے نتائج۔ حضرت فاطمہ کا عقد۔ غزوہ احمد۔ حضرت حمزہ کی شہادت۔ مفروہین احمد۔ جناب امیر کا شبات۔                                                                                    | ۱۲        |
| ۴۵   | رسوی اللہ کے مصائب۔ حضرت حمزہ کی عزاداری کے لئے اہتمام۔ رسول اللہ قبور شہداء پر۔ ولادت حسن و حسین۔ رحلت جناب فاطمہ بنت اسد۔                                                                      | ۱۳        |
| ۴۴   | نواں باب (غزوہ احزاب یا جنگ خندق)                                                                                                                                                                | ۱۴        |
| ۴۳   | جنگ کے اسباب، مسلمانوں کی تیاری، عمر بن عبد وہد کی مبارز طلبی حضرت علیٰ میدان میں، فتح خندق اور اس کے نتائج۔                                                                                     | ۱۵        |
| ۴۲   | دسوال باب (صلح حدیبیہ)                                                                                                                                                                           | ۱۶        |
| ۴۱   | بیعت رضوان۔ شرائط صلح۔ حضرت عمر کا مکالمہ۔ صلح حدیبیہ کے نتائج۔ عمرۃ القلعہ۔                                                                                                                     | ۱۷        |
| ۴۰   | گیارھواں باب (حکمرانوں کو دعوت اسلام)                                                                                                                                                            | ۱۸        |
| ۳۹   | کسری ایران۔ قیصر روم شہنشاہ جدش۔ حکمران بھرتیں۔ عمان مصر۔ یمامہ۔ شام و بصری۔                                                                                                                     | ۱۹        |
| ۳۸   | پانچواں باب (مسلمانوں اور یہودیوں کے تعلقات، علیٰ،                                                                                                                                               | ۲۰        |

# پہلا باب

## عرب کی اہمیت اور جغرافیائی حالت

دنیا میں کوئی شخص ایسا نہیں ہو گا، جس نے "عرب" کا نام نہ سننا ہو۔ وہ مشہور خطبے جس میں اللہ کے آخری رسول حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوتے اور حضور کے بعد اہل بیت اطہار کے بارہ معصوم امام کائنات کی پدایت کا ذریعہ بننے "عرب" کہلاتا ہے۔

اسلام اور مسلمانوں کی تاریخ کے مطالعہ سے پہلے اس سر زمین کے جغرافیائی حالات کا جاننا نہایت ضروری ہے کیونکہ جغرافیہ کا تاریخ بد ٹرا گھرا اثر پڑتا ہے۔

**حدود اربعہ** | عرب کے شمال میں صحرا تے شام ہے مشرق میں خلیج فارس قلزم یا بحیرہ احمر واقع ہیں۔ جنوب میں بحیرہ عرب اور مغرب میں بحیرہ خشکی یعنی شام کا ملک ہے، ایشیا کے جنوب مغرب میں عرب کا صحرائی ملک بڑا عظیم ایشیا کا ایک بحیرہ نما ہے۔ جو دنیا کا سب سے بڑا جزہ نما اور سعت میں فرانس سے دگنا ہے۔ عرب کے باشدے اسے "جزیرۃ العرب" کہتے ہیں۔ حقیقت میں یہ بحیرہ نہیں بلکہ بحیرہ نما ہے۔ مگر عمومی طور پر یہ بحیرہ ہی ہے چونکہ اس کے شمال میں نفوذ کا نہایت گرم صحرا ہے۔

**رقیبہ اور آبادی** | صحرا ای ملک کا عرض سات سو سے بارہ سو میل تک

| نمبر شمار | عنوان                                                                                                                            | صفحہ |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۰        | توکل علی اللہ۔ صبر و شکر۔ حسن معاملہ، مساوات۔ شجاعت۔ راست گفتاری مبشر کین و منافقین کے ساتھ سلوک۔ بیسوال باب (سیاست سرکار رسالت) | ۱۹۵  |

کی وجہ سے اسے مدینہ منورہ یا مدینہ طیبہ یا مدینہ مبارک کہتے ہیں۔ یہ شہر مکہ معظم سے دو سو ستر میل شمال کی جانب آباد ہے۔ اس کی آب و ہوا کا معظومہ سے بہتر ہے۔ یہ شہر اس قدر گرم خشک نہیں جس قدر مکہ معظومہ ہے اسی جگہ مسجد نبوی اور سر کار رسالت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا روضہ پاک ہے اور اسی جگہ حضرت علیؑ کی والدہ سر کار شفقت حضرت فاطمۃ بنۃ اسد۔ سر کار عصمت سیدہ عالم حضرت فاطمہ زہرا، سر کار صلح حضرت حضرت امام حسن۔ سر کار صبر حضرت امام زین العابدین علیؑ ابن الحسین۔ سر کار علم و عرفان امام محمد باقرؑ اور سر کار صدق و صفا امام جعفر صادق علیہم السلام کے مزارات مقدسہ ہیں۔ نیز بہت سے صحابہ اخیار اور پیغمبر اکرمؐ کی چند بیویاں بھی مدفن ہیں جس قبرستان میں یہ مزارات مقدسہ ہیں اسے ”جنت البقیع“ کہتے ہیں۔ سر کار رسالت کے والد ماجد حضرت عبد اللہ کا پاک مدفن بھی مدینہ طیبہ میں ہے۔ جنت البقیع کی جلیل الشان عمارتوں کو جو اسلامی فن تعمیر کا بہترین نمونہ تھیں۔ سابق شاہ بندج و حجاز عبد العزیز ابن سعود نے سمار کرایا تھا۔ اب صرف قبروں کے نشان باقی ہیں۔

**جده** - حجاز کی بندگاہ ہے۔ جہاں دوسرے ملکوں سے آنے والے حجاج ساحل عرب پڑا ترتے ہیں۔ یہ بحیرہ قلزم کے ساحل پر واقع ہے۔ ان بڑے شہروں کے علاوہ حجاز میں چھوٹے چھوٹے قصبے اور بستیاں بھی ہیں۔ بدرا۔ أحد۔ حدیبیہ۔ فدک۔ غدیر خم۔ خیرہ اور طائف وغیرہ جن کا ہماری اس تاریخ سے گہرا تعلق ہے۔

**طائف** - مکہ کے قریب واقع ہے۔ یہ دامن کوہ میں ایک سرہندر شاداب جگہ ہے۔ یہاں سے پانی کے پشنه بہتے ہیں اور پہلوں کی کثرت ہے اسے چمن زارِ حجاز کہنا بے جا نہیں، طائف میں علاوہ اور پہلوں کے انگور کثرت سے ہوتا ہے طائف حجاز کا صحت افزائنا مقام ہے۔ جاز کے امیر لوگ سوچ گرما یہیں گزارتے ہیں۔

ہے، اور پوری آبادی ساٹھ ستر لاکھ کے قریب ہے جس میں سے دس لاکھ افراد حجاز میں بستے ہیں۔

**مختلف حصے** | یہ زمین کا وسیع قطعہ مختلف حصوں یا صوبوں میں تقسیم ہوا ہے یہ مختلف حصے زمین کی حیثیت، آب و ہوا اور اپنے باشندوں کی شکل و صورت کے لحاظ سے مختلف ہیں۔ جن کی تفصیل یہ ہے:

**حجاز** | ملک عرب کا یہ شمالی پہاڑی حصہ ہے جو سرحد شام تک پھیلا ہوا ہے۔ یہی وہ سر زمین ہے جس میں حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے فرزند حضرت اسماعیلؑ کو آباد کیا اور اللہ نے حضرت ابراہیمؑ سے وعدہ کیا کہ اُن کے اُس سعید بیٹے کی اولاد میں سے اپنے آخری بُنیٰ کو مسیوٹ فراتے گا۔ اور ان ہی کی اولاد سے بارہ روحاںی بارہ امام ہوں گے اور انہیں بڑی قوم بناتے گا۔ جیسا کہ آج تک یہ پیشینگوئی توریت میں موجود ہے۔ توریت میں حجاز کا نام فاران ہے، اس صوبہ کے مشہور شہر مکہ معظم، مدینہ منورہ اور بندگاہ جده ہیں۔

**مکہ معظمه** | اسی شہر میں حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ولادت ہوئی اسی شہر میں خانہ بعینی اللہ کا گھر ہے۔ جس کی طرف رُخ کر کے دنیا بھر کے مسلمان نماز پڑھتے ہیں، اسی خانہ خدا میں حضرت علیؑ مرتفعہ کی ولادت ہوئی۔ اس شہر میں محسن اسلام حضرت ابوطالبؓ کا مزار ہے۔ جن کی عزت و وقار کے سایہ میں اسلام نے اپنی ابتدائی منزلیں طے کیں اور محسن اسلام خدیجہ طاہرہ کی قبر مطہر بھی اسی شہر میں ہے جن کی دولت اسلام کی مالی فروریات کو پورا کرنے میں صرف ہوئی۔

مدینہ طیبہ یا مدینہ منورہ: اس مبارک شہر کا قدیمی نام پیرشب تھا۔ جب رسول اللہ تحریر فرمکر اس شہر میں سکونت پذیر ہوتے تو اسے مدینۃ الرسولؓ یا مدینۃ النبیؑ کہنے لگے، پھر کثرت استعمال سے مدینہ مشہور ہو گیا اور اس کی عزت و احترام

**النفوذ** - عرب کا شمالی ریگستان ہے۔ جہاں باد سوم کے طوفان آتے ہیں۔ یہاں موسم سرماں میں کچھ بارش ہو جاتی ہے۔ اور اس بارش سے کچھ جھاڑیاں اُنگی ہیں جو بدو عربوں کے مویشیوں کی خوارک ہوتی ہیں۔

**حرثہ** - لادوے کی سرزمین سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قدیم زمانہ میں یہاں آتش فشاں پھاڑتھے، یہ مخدوداً وہ کی پتھریلی نامہ موارز میں ہے یہاں سے چوپاؤں اور اناؤں کے لئے گزرنامشکل ہے احساد اور بحرین عرب کے بخیر علاقے میں۔ **صحراۓ الدھنا** : عرب کا بخیر علاقہ ہے جو بندھ سے حضرموت تک پھیلا ہوا ہے۔

**یمن** - آب و ہوا کے لحاظ سے عرب کا بہترین علاقہ ہے یہاں باقاعدہ زراعت ہوتی ہے یہ خطہ عرب کے جنوب مغربی گوشہ میں واقع ہے یہاں "کافی" بہت ہوتی ہے۔

**تجدد** - جزیرہ نما تے عرب کا وسطی علاقہ جو ججاز کے مشرق کی طرف واقع ہے اس کا دار الحکومت الیاض ہے اور بلند ترین پہاڑ کوہ شر ہے۔ اس کا اکثر حصہ صحراۓ ہی ہے۔

**حضرموت** - عرب کا جنوبی حصہ ہے۔ عذاب الہی سے تباہ ہونے والی عاد و نود قوموں کا دطن تھا۔ یہاں قبائلی شیوخ حکمران ہیں۔ جو عدن کی برطانوی حکومت کے زیر اثر ہیں۔

**عمان** - صحراۓ الدھنا کے مشرق میں ہے یہ ایک علیحدہ حکومت کا ملک ہے۔ یہاں کھیتی بارڈی ہوتی ہے اور معدنیات بھی نکالے جاتے ہیں۔

**شجران** - یہ عربی علاقوں میں کے شمالی ساحل پر واقع ہے۔ رسول اللہ کے زمانے میں یہاں عیسائی آباد تھے۔ وہ مناظرہ کے لئے سرکار رسالت کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے۔ جب انہوں نے مکا برہ اختیار کیا۔ تو رسول اللہ نے انہیں مبارکہ کا چیلنج دیا اور اس مبارکہ میں حضور مصوصہ کوئی حضرت فاطمہ اور

بدر۔ تاریخی مقام ہے جہاں مسلمانوں کو کفار قریش سے سب سے پہلی رٹائی رٹنا پڑی۔

**أحمد** - بھی تاریخی اہمیت کا مقام ہے، یہاں بھی کفار قریش سے جنگ ہوئی تھی۔

**حد بیبیہ** - اس عظیم الشان صلح کی یادگار ہے۔ جہاں پیغمبر امّن نے کفار مکہ سے صلح کی تھی۔

**فدرک** - وہ زرخیز علاقہ ہے۔ جو فتح خیبر کے بعد بہ کم وجہ سے لڑے بغیر باختہ آیا تھا۔ اور رسول اللہ کا غاصہ یعنی خالص ملکیت تھا جسے رسول اللہ نے اپنی بیٹی مصوصہ کو نین فاطمۃ الزہرا کو دے دیا تھا تاکہ جو مال حضرت خدیجہ اور حضرت ابو طالبؑ نے اسلام کے لئے صرف کیا تھا۔ اس کا کچھ معاوضہ ہو جاتے۔

**غدیر خم** - وہ مقام ہے جہاں مولاتے دو جہاں رسول اللہ نے ولایت علی ابن ابی طالب کا اعلان کر کے انہیں اپنا جانشین اور اپنے بعد کے لئے مولا قرار دیا تھا۔

**خیبر** - وہ عظیم الشان تاریخی مقام ہے۔ جہاں رسول اللہ سے یہودیوں کی پہلی اور آخری رٹائی ہوئی۔ ابتداء میں مسلمانوں کے خیبر پر لگاتار حملہ ہوتے رہے لیکن فتح نہ ہوا۔ اس وقت جب مسلمانوں پر انتہائی مایوسی طاری تھی۔ جب درکار علیؑ مرضی نے خیبر کو فتح کیا اس لئے آپ فاتح خیبر کہلاتے ہیں یہ رٹائی اسلامی سلطنت کا سنگ بنیاد تھا اور اسی رٹائی کے بعد یہ سے یہودی نوا بادیاں، فدرک، یتما اور وادتی القرنے جو نہایت زرخیز تھیں مسلمانوں کے قبضہ میں آئیں اور ان کی مالی حالت درست ہوئی۔ ججاز کے علاوہ عرب کے دوسرے حصے یہ ہیں۔

**تہماہ** - بھیرہ قلزم اور پہاڑوں کے درمیان ایک تین میل چوڑا میدان ہے جسے تہماہ کہتے ہیں۔

اس لئے عرب عموماً راتوں میں سفر کرتے ہیں۔

**پیداوار** عرب کی سب سے بڑی پیداوار کھجوریں ہیں۔ میں میں گندم اور بعض دوسرے ناج بھی پیدا ہوتے ہیں۔ نخلستانوں میں مکھٹی، جو اور گندم کی کاشت بھی ہوتی ہے۔ عمان اور احساء کے علاقوں میں چاول بھی بوتے جاتے ہیں۔ احساء اور بحرین کے علاقوں میں تیل کے پشته ہیں جو غیر ملکی کپنیوں کے اجارہ میں ہیں۔ بحرین میں سمندر سے موقعی بھی نکالے جاتے ہیں۔

**درخت** عرب کے عام صحراؤں میں کیکر، بیسول اور خاردار جھاڑیاں پائی جاتی ہیں۔

**موشی** عرب کا مشہور جانور اونٹ ہے۔ جسے "صرکا جہاز" کہتے ہیں۔ عربوں کی اکثر ضروریات زندگی بہم پہنچاتا ہے سواری اور مال برداشت کے کام آتا ہے۔ عرب کے گھوڑے بھی مشہور ہیں۔ بہترین نسل کے گھوڑے نجد میں ہوتے ہیں۔

**خوارک** عربوں کی عام خوارک کھجوریں، ستو، اوٹنی کا دودھ اور اونٹ کا گوشت ہے۔

**باشدندے** عرب میں دو طرح کی آبادی ہے۔ حضری اور بدیوی۔ حضری ایسے لوگوں کو کہتے ہیں۔ جو شہروں اور قصبوں میں زندگی سبر کرتے ہیں۔ بدیوی ایسے لوگوں کو کہتے ہیں۔ جو خانے بدوش ہیں یہ لوگ پانی اور چاکا ہوں کی تلاش میں ایک جگہ سے دوسری جگہ گھومتے رہتے ہیں۔ بدھ کا لفظ بادیہ سے نکلا ہے۔ بادیہ سے مراد صحراء ہے۔ ملک کی زیادہ آبادی انہی بدھوں کی ہے۔ ریوڑ چانا ان کا پیشہ ہے، مولیشیوں پر ان کی گذرا وفات ہے عرب کے تمام باشدندے سامنی نسل سے ہیں یعنی وہ حضرت نوح کے بنیٹے سام کی اولاد ہیں۔

۱۴  
سرکار ولایت علی ابن طالب اور سبطین شریفین حضرت امام حسن اور امام حسین کو لے گئے۔ نہ کسی صحابی کو ساختہ لیا تھا اور نہ کسی ام المومنین کو۔ عیسائی ان نورانی مسحورتوں سے ایسے متاثر ہوتے کہ مبارکہ سے انکار کیا۔ اور جزیہ دینا منظور کر لیا۔ بخزان میں بارش ہوتی ہے۔ اس لئے یہ علاقہ کھیتی باڑی کا علاقہ ہے۔ عسیر۔ بخزان سے ملا ہوا عسیر کا علاقہ ہے۔ یہاں بھی بارش ہوتی ہے۔ اس لئے میں کی طرح یہاں بھی زراعت خوب ہوتی ہے۔

**عرب کی وادیاں** عرب میں کوئی مستقل دریا نہیں۔ جو سال بھر جاری رہتا ہو۔ مگر جب بارش ہوتی ہے تو بارش کا پانی چند ہفتے یا چند دن بہنے کے لئے کچھ گزر گا ہیں بناتا ہے اس بہنے والے پانی کو "سبیل" اور اس گزر گاہ کو "وادی" کہتے ہیں۔ عرب ان گزر گاہوں میں کنوٹیں کھودتے ہیں اور انہیں ان کنوٹوں سے پانی آسانی سے مل جاتا ہے۔ ان وادیوں سے متصل زمینوں میں کھجوروں کے باغات ہوتے ہیں۔ ان ہی وادیوں کے ساتھ عرب کی سڑاکیں، شاہراہیں اور راستے ہیں۔ جن پر عرب سفر کرتے ہیں۔ مشہور وادیوں کا ہم ذکر کرتے ہیں۔

وادی خدیفہ: خطہ نجد کی وادی ہے۔ اسی کے فیضان سے نجد میں کھجوریں پیدا ہوتی ہیں۔

وادی الرمه۔ یہ وادی عرب کے وسط سے گزرتی ہے۔ مدینے سے شروع ہوتی ہے۔ شط العرب پر ختم ہو جاتی ہے۔

**عرب کی آب و ہوا** عرب بہت ہی گرم علاقہ ہے۔ خط سلطان گرفی پڑتی ہے اور صحراؤں میں ٹو (باد سوم) چلتی ہے۔ چونکہ ریکستان ہے اور بیت کی خاصیت ہے کہ جلد ہی گرم ہو جاتی ہے اور جلد ہی سرد پڑ جاتی ہے۔ اس لئے دن سخت گرم ہوتے ہیں اور راتیں سرد اور خوشگوار ہوتی ہیں۔

عدنان آپ سے چالیسویں پشت میں تھے، جہاز اور نجد کے اکثر باشندے حضرت اسماعیلؑ کی اولاد ہیں۔ قریش بھی اسی نسل سے تعلق رکھتے ہیں۔ قریش میں سے بنو ہاشم وہ شاخ ہے جن کے افراد حضرت ابراہیم و حضرت اسماعیل علیہم السلام کے مذہب کے امانتدار تھے اور امت مسلمہ تھے۔ انہیں یہ فخر ہے کہ انہیاں کا صدر اور رسولوں کا خاتمؐ ان میں ہی پیدا ہوا اور پھر رشد و ہدایت اس خاندان میں قیامت تک کے لئے وقف ہو گئی۔ رسول اللہ کے بعد ولایت و امامت، عصمت و طہارت، علم و حکمت یہ سب اوصاف ان کے حصہ میں آتے۔

## دوسرا باب

سُرکار رسالت سے پہلے دُنیا اور بالخصوص عرب کی حالت دُنیا کی حالت :

سرکار رسالت سے پہلے دُنیا پر ایک خزان کا عالم تھا۔ عالم انسانیت پر کفر و ضلالت، ظلم و جور اور فسق و فجور کی گھٹائیں چھائی ہوئی تھیں۔ گذشتہ انہیاں کی محنت بر باد ہو چکی تھی۔ مختلف سابقہ تہذیبوں کے اثرات زائل ہو چکے تھے۔

دین عیسیٰ میں شرک آچکا تھا۔ تشییث نے توحید کو منع کر دیا تھا۔ مسیح علیہ السلام کو کوئی خدا کا بیٹا کہتا تھا۔ کوئی خدا۔ حضرت مریمؓ اور حضرت

عرب کی تاریخ میں ان کی تین جماعتیں مشہور ہیں:

۱) عرب بامدہ (۲) عرب عاربہ یا بنی قحطان (۳) عرب مستقرہ یا بنی عدنان۔

۱۔ عرب بامدہ - عرب کے قدم باشندے ہیں۔ جو انقلابات زمانہ سے تباہ و بر باد ہو چکے ہیں۔ اب سرزی میں عرب پران کا نشان تک نہیں۔ ان میں طسم بجدیں۔ عاد و ثمود مشہور قبائل ہوتے ہیں۔

۲۔ عرب عاربہ یا بنی قحطان - شام کی چوتھی اور حضرت نوحؑ کی پانچویں پشت میں قحطان نامی شخص کی اولاد ہیں۔ ان بوگوں کا اصل وطن میں تھا۔ جہاں انہوں نے عظیم اشان سلطنت قائم کی تھی۔ قحطان کی تیسرا پشت میں سباء اکبر اس سلطنت کا بانی تھا۔ یمن سے نکل کر یہ عرب بامدہ کی تباہی کے بعد تمام عرب میں پھیل گئے تھے، ان کی مشہور شاخیں بنی جرمہ، بنی یعرب، بنی لجم، بنی عسان اور بنی کنده ہیں۔

۳۔ بنو لجم نے سرحد عرب وایران پر ایک ریاست قائم کی تھی۔ جن کا صدر مقام چیرہ تھا۔ یہ ریاست ایرانیوں کے ماختت ایک حکومت تھی۔

۴۔ بنو عسان کی حکومت سلطنت روانہ کے زیر اثر رونم ایضاً پڑ کی سرحد پر تھی۔ انہوں نے روپیوں کے اثر سے عیسائی مذہب اختیار کر لیا تھا۔

۵۔ بنو کنده کی ریاست وسط عرب میں پھیلی ہوئی تھی۔

۶۔ بنو نصر روح اور بنو اوس بھی عرب عاربہ یعنی قحطان کی اولاد ہیں۔ ان کو یہ سعادت نصیب ہوئی۔ کہ یہ یشرب میں آباد ہوں، اور مکہ کا جسلا وطن رسول خاتم الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم جب یشرب کو مدینہ منورہ بناتے تو یہ ان کی نصرت کی سعادت سے انصار کہلانا ہیں اور ان کی اولاد قیامت تک انصاری کی نسبت سے فخر کرتی رہے۔

۷۔ عرب مستقرہ یا بنی عدنان - یہ لوگ حضرت اسماعیلؑ کی اولاد سے ہیں

## عرب کی حالت

سرکار رسالت سے پہلے زمانہ کو اسلام کی اصطلاح میں دور جاہلیت کہتے ہیں۔ جب ہم حالات کا جائزہ لیتے ہیں۔ تو یہ نام عرب کے اس زمانے کے حالات کے پیش نظر موزوں ترین نام ہے۔

**زادہ جاہلیت** میں عرب میں مختلف مذہب موجود تھے۔

۱- بُت پرستی :- عرب میں اکثریت کا مذہب بُت پرستی تھا۔ بنے شمار بتوں کی پوجا ہورہی تھی۔ اللہ کا گھر جسے ابراہیم اور حضرت اسماعیل کے حق پرست ہاتھوں نے تعمیر کیا تھا، بُت پرستی کا مرکز بُت خانہ تھا۔ جس میں تین سوساٹھ بُت رکھے ہوتے تھے۔ ہر قبیلہ کا بُت علیحدہ علیحدہ تھا۔

۲- خدا کا انکار :- بُت پرستوں کے علاوہ ناستک یعنی منکرین خدا بھی عرب میں موجود تھے، وہ خدا کے بھی منکر تھے اور اعمال کی جزا، سنوار کے بھی منکر تھے۔ وہ دنیا کو قدیم جانتے۔ یہ دہر یہ مذہب کہلاتا تھا۔

۳- زندلیق :- عقائد میں ایران نے بھی عربوں پر اثر دالا تھا۔ یعنی وہ "غالق خیر" اور "غالق شر" دو خداوں کو مانتے تھے۔ یہ عقیدہ جیرہ کے رستے بنو تم کے ذریعہ عرب میں داخل ہوا۔ اس عقیدہ کا انسان زندلیق کہلاتا تھا۔

۴- صائبین :- عرب میں ستاروں کو خدا کا شریک قرار دیتے تھے، اور ان کی پوجا کرتے تھے،

عیسیٰ کے بتوں کی پستش ہو رہی تھی، جس کے اب تک آثار فرقہ رون کی تھیں میں موجود ہیں۔ ظاہری رہبانیت نے انسانی اخلاق کو تباہ کر دیا تھا۔ پادریوں کی جہالت سے علمی تحقیقات کا دروازہ بند ہو چکا تھا۔ یہودی جو اپنے آپ کو خدا کے چہیتے بیٹھے سمجھتے تھے، ان پر ذلت طاری ہو چکی تھی۔ ہندوستان میں بُت پرستی عام تھی۔ حیوانوں، درختوں، قدرت کی طاقتوں، پتھر کے بتوں۔ اجرام فلکی۔ سورج، چاند اور ستاروں کو جدا سمجھ کر پوجا جا رہا تھا۔ کروڑوں دیوتاؤں کی عبادت ہو رہی تھی، دام مارگ زوروں پر تھا۔ یہ وہ نیگ انسانیت مذہب تھا۔ جس میں ہر طرح کی بد کاری۔ گناہ، قتل و غارت، اور فسق و فجور کو نیکی اور عبادت سمجھا جا رہا تھا۔ ان افعال کے تکب چھاتما یا مہا پرش کہلاتے تھے۔ ایرانیوں میں شنویت کا عقیدہ سرایت کر گیا تھا، یعنی وہ دو خداوں کے قائل تھے، بخیر و نیکی کے خدا کو بزرگ دان اور شر یعنی بدی کے خدا کو اہم منہج تھے۔ آتش پرستی عام تھی۔ محبات سے بیاہ رچاتے جاتے تھے۔ مصر میں ستارہ پرستی عام تھی۔ پادریوں کی جہالت سے یونانی علم و حکمت کے خزانے مقلع پڑے تھے۔ طاقت کی دنیا بھر میں حکمرانی تھی۔ غریبوں ناداروں کو چلا جا رہا تھا۔ سرمایہ داری کے خون آشام پنجے کمزوروں کا خون بہار ہے تھے، سودخوری عام تھی، ظلم واستبداد کا بازار گرم تھا۔

خلافی عالم نے چاہا، کہ دنیا کا آخری نبی سارے عالم کا ہادی بن کر آتے اور عرب کی سر زمین سے توجیہ، اخوت انسانی، مساوات اور امن کا پیغام ساری دنیا کو سنا تے۔ مگر جس سر زمین سے یہ الہی پیغام بلند ہونے والا تھا۔ اس کی اپنی حالت ناگفتہ ہے تھی۔

سے مخواڑے عرصہ پہلے ختم ہوئی تھیں۔  
حضرموت اور کنڈہ کے لوگ برسوں کی مسلسل جنگ میں تباہ و بر باد  
ہو چکے تھے۔ شیرب کے قبائل اوس و خزر ج اپنی لڑائیوں میں اپنے سردار  
ضالع کر چکے تھے۔ خانہ کعبہ میں حرب الفقار کا سلسہ جاری تھا۔ اور اللہ کا  
کھرمیدان جنگ بناء ہوا تھا۔ پہاڑوں اور صحراؤں میں خود مختار جرائم پیش  
قبائل آباد تھے۔ جن کی بدولت سارا ملک قتل و غارت کی مصیبت میں  
گھرا ہوا تھا۔

جیرو کے عربی حکمران حالانکہ بہت ہی صاحب اقتدار تھے۔ ان کا مال  
بھی آسانی سے عکاظ کے بازاروں میں نہیں پہنچ سکتا تھا۔ حج کے موسم میں  
جرائم پیشہ قبائل لوت اور سے خوب ہاتھ رنگتے تھے۔ اسلام اور غفار  
کے قبیلے حاجیوں کا مال لٹشنے میں مشہور تھے۔ طے کا قبیلہ جس قدر معزز  
و ممتاز تھا، اسی قدر چوری اور رہبری میں بذات میں تھا۔ عرب کے دمشہور  
شاعر سلیک ابن السلکہ اور تابط شرائعہ کی شاعری کی جان تھے۔  
لگران کی شاعری کے کلیات، غارت گری کی کہانیاں ہیں۔ لوت مار سے  
ملک کی تجارت تباہ ہو چکی تھی۔ ملک کی شاہراہیں محفوظ نہ تھیں۔ تجارتی  
قابلے جن پر ملک کی گزر اوقات تھی، امن سے سفر نہیں کر سکتے تھے۔  
یہ تو ملک کی اندر ورنی حالت تھی۔ اور بیرونی کیفیت یہ تھی۔

ملک کی سرحدوں پر روم و ایران جیسی ذی اقتدار سلطنتوں کا قبضہ  
ہو چکا تھا۔ زرخیز و مرسب قطعات ان کے قبضہ میں جا چکے تھے۔ قریب  
تھا کہ عرب پر سامراجی طاقتیں اپنا تسلط قائم کر لیں۔ مین، عمان اور  
بحرین کے علاقوں پر ایران کا مالکانہ قبضہ تھا۔ آں منذر کی حکومت کو  
فنا کر کے ایرانیوں نے ملک کے اندر ورنی حصوں میں قدم بڑھا دیتے تھے۔  
عرب سے ملے ہوئے حدود شام کے علاقوں پر رومیوں کا قبضہ

۵۔ یہودیت :- عرب میں یہودی بھی موجود تھے۔ سلطنت روم  
نے انہیں شام سے جلاوطن کر دیا تھا۔ تو یہ حجاز میں داخل ہو کر وسط  
حجاز تک پھیل گئے تھے۔ ان کے اثرات سے بہت سے عربوں  
نے بھی یہودی مذہب اختیار کر لیا تھا۔

۶۔ عیسائی :- سلطنت رومانے بنو غسان کے بعض قبائل کو جو  
عرب عارب تھے، عیسائی کر لیا تھا۔ اس لئے عرب میں عیسائی  
مذہب کے پیر و بھی موجود تھے۔

۷۔ امت مسلمہ :- اولاد ابراہیم و اسماعیل میں سے ایک وہ امت  
مسلم عرب میں موجود تھا۔ جنہوں نے کبھی بُت پرستی نہیں کی تھی  
یہ خدا پرست موحد تھے، ملت ابراہیم اور دین حنیف پر تھے۔  
یہی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے باپ داد انتھے چنانچہ  
حضرت ہاشم، حضرت عبد المطلب، حضرت عبد اللہ اور حضرت  
ابو طالب سب امت مسلمہ اور دین حنیف پر تھے، یہ مذہب ابراہیم  
کے امانت دار تھے، اور حضرت اسماعیل کے اوصیا تھے۔ ان کا دل  
عرب کی مشہر کائنہ حالت پر کڑھتا تھا اس لئے دُعائے خلیل کے منتظر  
تھے۔ اس خاتم الانبیاء کا انتظار کر رہے تھے جو دعا تے ابراہیم و  
اسماعیل کے مطابق اسی امت مسلمہ میں سے سبعوٹ رسالت  
ہونے والا تھا۔

جزیرہ نما تے عرب کے باشندے کبھی کسی  
**سیاسی حالت** خاص حاکم کے مکالم نہیں رہے۔ ان میں اگر  
کوئی نظام تھا تو صرف یہی کروہ اپنے قبیلہ کے ایک سردار کے ماتحت  
تھے۔ مختلف قبائل آپس میں رہتے رہتے تھے، اور قتل و غارت میں  
سبلا تھے۔ بکر و تغلب کی چالیس برس کی لگاتار لڑائیاں زمانہ رسالت

فخر اور ناز سے کرتے تھے اور اپنی محبوب عورتوں کے نام لے لئے کہ بدکاری کی داستانیں بیان کی جاتی تھیں۔ حقیقی ماں کے علاوہ باپ کی دوسری بیویوں سے خواہشناخت نفسانی کو پورا کرنا ان کا معمول تھا۔ بیویوں کی تعداد مقرر نہیں تھی۔ لوگ بسیروں شادیاں کر لیتے تھے۔ صنف نازک یعنی عورت ان کی نظروں میں بہت ذلیل تھی۔ اس لئے بیٹیوں کو زندہ دفن کر دیتے تھے۔ مگر امّتِ سلمہ ان عیوب سے پاک تھی۔ عرب کی تاریخیں پڑھ جاتیے۔ عرب کی قدیم داستانوں کا مطالعہ کیجئے۔ عرب کی گذشتہ روایات کو غور و فکر سے ظہولیے۔ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے آباء و اجداد میں ایک شخص بھی ایسا نہیں ملے گا۔ جس کے دامن جلال پر جاہلیت کے رسم و رواج کا ایک خفیف سے خفیف داغ بھی مل سکے۔ یہ اپنی معصوماً نہ زندگیوں سے دین حنیف، ملت ابراہیم یعنی اسلام حقیقی کے خاموش مبلغ تھے اور ان تمام برائیوں سے پاک تھے۔ جو عربوں کی طبیعتِ ثانیہ بن چکی تھیں۔

عربوں کی سوسائٹی تین طبقوں میں بٹی ہوئی تھی۔ امیر طبقہ، متوسط طبقہ غریب اور مفلس طبقہ، تیسرا گروہ عرب میں کثرت سے تھا۔ اور وہ پہلے طبقہ کے ظلم و جور کا تختہ مشق تھا۔ صرف عرب میں امّتِ مسلمہ یعنی حضرت محمد مصطفیٰ اور احوال الفدا کا گھر انہی ایسا گروہ تھا۔ جس کے دل میں بھی نوع انسان کا درد تھا۔ اور وہ اس تیسرا گروہ کے ہر مشکل کے وقت کام آتے تھے۔

عرب میں قدیم یونان کی طرح غلامی کا رواج تھا۔ سوسائٹی میں آزاد اور غلام دونوں طرح کے غلام موجود تھے۔ غلاموں اور لونڈیوں کی باقاعدہ خرید و فروخت ہوتی تھی اور ان بد نصیب انسانوں کے سامنہ جیوانوں سے بدتر سلوک کیا جاتا تھا۔ یہ عرب سوسائٹی کا مظلوم ترین گروہ تھا۔ بڑے

تھا۔ آل منان اور عرب کے دوسرے چھوٹے چھوٹے قبائل کے رئیس عیسائی مذہب قبول کر چکے تھے اور ان کی ملکی امداد سے اہل روما شہر میں مدینہ پر حملہ کی تیاریاں کر رہے تھے۔

شام اور فلسطین کے جلاوطن یہودی سرحد شام سے وسط حجاز تک آباد ہو گئے تھے، خیبر، یتمیا، فدک، وادی القمرے جیسے زرخیز علاقوں ان کے قبضہ میں تھے، جہاں ان کی تجارتی منڈیاں تھیں۔ قدیم زمانے میں یہودیوں کی کثرت مال نے جس طرح پسین اور یورپ کے دوسرے ملکوں میں یہود کو ملکی نظر و نسق کا ایک خوفناک جزو بنادیا تھا، اسی طرح عرب میں بھی ان کی یہی صورت حال تھی ان کا معاشی اقتدار ملک کے باشندوں کو تباہ کر رہا تھا۔ انہوں نے اپنی میہو تو نو آبادیوں میں مضبوط قلعے تعمیر کر لئے تھے، ان کا فوجی اقتدار ملک کی آزادی کو سلب کرنے پر نتلا ہوا تھا۔ وہ عرب میں میہو فی حکومت کے خواب دیکھ رہے تھے۔

المختصر سرکاری سالت سے پہلے عرب میں اندر و فی خلف شاہ بھی تھا اور عرب کو بیرونی خدمتاں بھی پیش تھے۔

**اخلاقی و تمدنی حالت** | عربوں میں جس طرح شراب خوری عام تھی۔ اسی طرح زنا، فتن و فجور بھی عام تھا۔ شراب خوری سے اگر ہر گھر شراب خانہ تھا تو سارا ملک بدکاری کا اڈہ بنا ہوا تھا۔ زانیہ عورتیں اپنے مکانوں پر جھنڈے گاڑ لیتی تھیں۔ اسی لئے "ذات الرایات" جھنڈے والیاں کہلاتی تھیں۔ شراب سے سرشار ہو کر بے حیائی کی باتیں کرنا عیوب نہ تھا۔ جو ان کی دن رات کی دل لگی تھی۔ عربوں کو اپنی زبان اور ادب پر بہت ناز تھا۔ شاعری میں انہوں نے کمال حاصل کیا تھا۔ شعروں میں اپنی بدکاریوں کا تذکرہ

# تیسرا باب

## امّت مسلمہ خاندان رسالت

### بنی ہاشم

**فہر** عرب میں قریش کا قبیلہ متاز قبیلہ تھا۔ جو فہر کی اولاد سے تھا۔ فہر کا لقب قریش تھا۔ حضرت فہر تیسرا صدی عیسوی میں ہوتے ہیں۔ یہ معد بن عدنان کی اولاد سے تھے، جو آں ابراہیم کی اُمّت مسلمہ سے تھے۔

**قصی** اس خاندان میں پانچویں صدی عیسوی میں قصی ہوتے ہیں جنہوں نے عرب میں بڑی عزّت و بلندی حاصل کی، حضرت قصی نے مکّہ معظمہ کی منتشر آبادی کو شہر میں تبدیل کیا۔ خانہ کعبہ کو دوبارہ تعمیر کیا۔ اپنی رہائش کے لئے عظیم الشان عمارت بنائی۔ جس کا ایوانِ کوشل ہال کے طور پر استعمال ہوتا تھا۔ عرب اسے "دارالندوہ" کہتے تھے۔ اور اس میں جمع ہوا رہا۔ تجارتی اور تدبی امور کے فیصلے کرتے تھے۔ انہوں نے عرب کا دستور بنایا، نظام حکومت کو ترتیب دیا۔ خوارک، پافی کی بہم رسانی اور طبیسوں کے آئین و قوانین وضع کئے۔ ان واقعات سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت قصی عرب میں تمدن کے باñی اور قوانین عرب کے واضح تھے۔ ان کی ان خدمات اور ان کے اقتدار کی وجہ سے عرب کے تمام معزز قبائل نے ان کی اطاعت میں اپنی گردنبیں ختم کر دیں اور انہیں اپنا سردار اور حکمران تسلیم

بڑے سرمایہ دار سود پر روپیہ دیتے تھے، ان کے ہاں سود کی شرح نہایت ظالمانہ تھی۔

**اقتصادی و معاشی حالت** عرب کا بیشتر حصہ صحراً اور بحیرہ رحیم، باشندوں کی معاشی حالت اچھی نہیں تھی۔ اس اقتصادی حالت کو باہمی جنگوں، اور لوٹ مارنے اور بھی تباہ کر دیا تھا۔ اکثریت ایسے لوگوں کی تھی، جنہیں پیٹ بھر کے دو وقت کھانا نصیب نہیں ہوتا تھا۔ ملک کی حالت کو بہتر بنانے کے لئے خاندان رسالت نے تجارت کو رواج دیا تھا۔ قلعی اور راشم عرب میں تجارتی فروغ کے علمبردار تھے۔ بعض عربوں میں تجارت سے وہ خرابیاں آگئی تھیں۔ جو سرمایہ داری کے غلط استعمال سے پیدا ہوتی ہیں۔ مگر خاندان رسالت، ان خباشوں سے پاک و پاکیزو ہوتا تھا۔ یہ لوگ "کماڈ اور تقسیم کرو؟" کے زرین اصول پر عامل تھے۔

عرب کے سرحدی علاقوں پر جو قبائل آباد تھے۔ انہوں نے ایرانی اور رومی بادشاہوں کی غلامی کا جو اپنی گردن پر رکھ کر اپنی معاشی حالت کو اچھا کر لیا تھا مگر اس کی قیمت ملک سے غداری تھی۔ روما اور ایران کی سلطنتیں انہیں اپنے سامراجی عزم کا آلات کار بنانا چاہئی تھیں۔

**تعلیمی حالت** عرب میں پڑھنے کے انسان خال خال تھے۔ البتہ عرب کے یہودی اور عیسائی کچھ تعلیم یافتہ تھے۔ یہ لوگ عبرانی، اور لاطینی زبانیں بھی جانتے تھے۔

بنو ہاشم موحد خدا پرست تھے۔ تو بنو امية ماحول کے اثرات سے بہت پرست ہو چکے تھے۔ بنو ہاشم میں شفقت و خلق کا جذبہ تھا۔ تو بنو امية سرمایہ دار از ذہنیت رکھتے تھے۔ بنو ہاشم عفیف و پاک دامن اور ایشاد و قربانی سے موصوف تھے۔ بنو امية اقتدار دوست تھے۔ بنو ہاشم محمدؐ روحانیت صاحبان سیاست روحانیہ تھے۔ بنو امية محمد سادیت اور سیاست مادیہ رکھتے تھے۔ طبیعتوں کا یہ اختلاف چلتا رہا۔ ابوسفیان نے امکان حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے لڑتا رہا۔ معاویہ ابن ابوسفیان کا حضرت علیؑ سے مقابلہ رہا۔ متعدد اڑائیاں لڑیں اور ہزار ہما مسلمانوں کا خون بھایا اور اس کا بیٹا یزید اس خون رزی کا باعث ہوا۔ جو در دوں رکھنے والے ان لوں کو قیامت تک خون کے آنسو رلاتی رہے گی اور بنی امية کے تاجداروں نے بنی ہاشم کے خون بھانے میں کبھی دریغ نہ کیا۔

حضرت ہاشم نہایت تشریف، معزز و ممتاز تھے۔ کعبہ کی معزز خدمتیں ان کے پر دھیں۔ جو انہوں نے نہایت قابلیت سے انجام دیں، انہوں نے اپنے اتروں سوچ سے عرب کی تجارت کو فروغ دیا۔ قیصر روم سے خط و کتابت کر کے کچھ غاصح حقوق عرب تاجریوں کے لئے حاصل کئے تھے، انہوں نے عرب جیسے بخیر ملک میں قلت غذا کی گتھیوں کو اپنے ناخن تدبری سے سلمجا دیا تھا۔ ہاشم ان کا لقب، اس لئے مشہور ہوا کہ انہوں نے ایک دفعہ قحط کے زمانے میں روٹیاں، شوربہ میں چور کے لوگوں کو کھلائیں۔ رعنی میں ہشم بچور نے کو کہتے ہیں ۔

حضرت ہاشم کا انتقال شامہ میں ہوا۔

**عبدالمطلب** | عبدالمطلب حضرت ہاشم کے فرزند نہایت بلند مرتبہ انسان تھے۔ وہ عرب میں "سیدالبطحاء" کے لقب سے مشہور

کیا۔ حضرت قضی کا انتقال شامہ میں ہوا۔

**خاندان قضی** | خاندان قضی کے افراد مسلم اپنے روش کی کمزی و جرسے عرب کے مصلح بھی، ان کی راستے ہر معاملہ میں صائب تھی۔

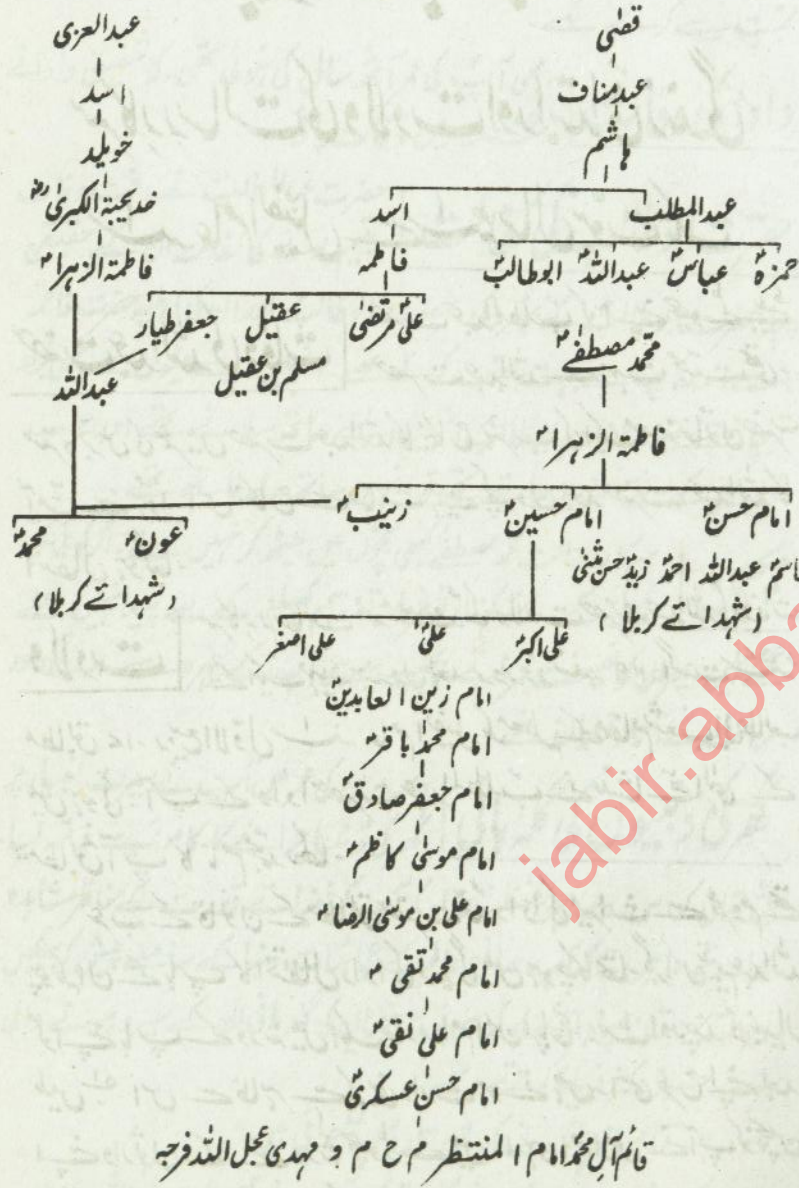
**عبدمناف** | قریش کی ریاست حاصل ہوئی۔ کعبہ کی تولیت ایک بہت بڑا منصب تھا جو اس خاندان سے مخصوص تھا۔ اس کے علاوہ سخاوت، شجاعت، عدالت غرضیکہ تمام اخلاق حسنے سے عبدمناف آراستہ تھے۔

**ہاشم** | عبدمناف کے فرزندوں میں حضرت ہاشم بڑے صاحب صولات اور بااثر تھے۔ اگرچہ ان کے بھائیوں میں عبد الشمس کا بھی شمار ہوتا ہے مگر اپنے باپ کے اوصاف کی پوری شان حضرت ہاشم ہی میں جلوہ نہ تھی۔ اس لئے عبدمناف کے بعد تمام وہ شرف جو عبدمناف کو حاصل تھے، حضرت ہاشم کے لئے تسلیم کئے گئے۔

**بنی امية کا بنی ہاشم سے عناد** | بنی امية جو اپنے کو عبد الشمس کا بیٹا کہتا تھا اس نے ہاشم کا مقابلہ کرنا چاہا اور چاہا کہ عزت اور سرداری کا تاج حضرت ہاشم کے سر سے اتار لے۔ مگر اسے ناکامی اور رسوائی ہوئی۔ اس ناکامی سے مخالفت کی آگ کے شعلے اگرچہ وقتی طور پر دب گئے۔ مگر عناد کی پتیگاریاں اندر ہی اندر سلگتی رہیں۔ بنی امية اور بنی ہاشم کے اختلاف کی بنیاد یہیں سے شروع ہوتی ہے۔

بنی ہاشم اور بنی امية کا اختلاف قبائلی عناد نہ تھا بلکہ دونوں قبیلوں کی طبیعتیں متفاہ تھیں۔

# شجرہ نسب خاندانِ رسولت



ہی حضرت عبداللطیب نے ۵۹ سال تک مکہ پر حکومت کی۔ ان کا اعتماد، توکل اور داد پر بھروسہ شہر میں واقعہ اصحاب فیل سے ظاہر ہوا۔ اب ہم نے کعبہ پر حملہ کیا، حضرت عبداللطیب کی دعائے اللہ تعالیٰ نے اصحاب فیل کو تباہ و بر باد کر دیا۔ ۷۵ھ کا سال عربی روایات میں اسی لئے "عام الفیل" کہلاتا ہے۔

حضرت عبداللطیب کے دل بیٹے تھے۔ جن میں سے حضرت عبداللہ اور حضرت ابوطالب ایک ماں کے بطن سے تھے، حضرت عبداللطیب کے چار بیٹوں کا ہماری اس نازنگ سے گہرا تعلق ہے۔ حضرت عمران ابوطالبؓ والد حضرت علی مرتضیؓ، حضرت عبداللہ والد حضرت محمد مصطفیؓ اصلعم۔ حضرت حمزہ سید الشہداء اور حضرت عباس مورث اعلیٰ خاندان عباسیہ، ایک بیٹا ابوالہب تھا۔ جو اسلام کی تحریک امن کا سخت مخالف تھا۔ اس کی شادی بنی اقبیہ میں ہوئی تھی۔ سُسرالی اثرات اس کی طبیعت میں گھر کرنے تھے۔

**حضرت ابوطالبؓ** میں انتقال فما پکے تھے۔ اس لئے حضرت عبداللطیب کی وفات کے بعد ان کے تمام اختیارات حضرت ابوطالبؓ کو حاصل ہوتے۔ حضرت ابوطالبؓ "شیخ البطحاء" اور "سید القریش" کے لقب سے مشہور ہیں۔

وہ تمام انبیاء علیہم السلام کے ورثوں کے وارث تھے اور وہ ان امانتوں کے بھی وارث تھے، جو حضرت ابراہیم و اسماعیل کی متروکہ محییں، ان امانتوں میں سب سے طریقہ امامت جو ان کی حفاظت میں آئی۔ وہ قیم عبد اللہ محمد مصطفیؓ کی ذات تھی۔ اور وہ قدرت کے مقاصد جو اس ذات سے وابستہ تھے۔ ان سب کی حفاظت حضرت ابوطالبؓ کے متعلق تھی۔

**والدہ کا انتقال** حضور کی عمر چھ برس کی تھی۔ جبکہ ماں کا سایہ شفقت سر سے اٹھ گیا۔ آپ کی پروردش آپ کے دادا بہت محبت سے کرنے لگے۔

**دادا کی وفات** ۲۹ھ میں وفات پائی۔

**حضرت ابوطالب کی کفالت** حضرت عبدالمطلب نے وقت وفات

یقیم پوتے کی کفالت ان کے حقیقی چھ حضرت ابوطالب کے سپرد کی۔ حضرت ابوطالب اور ان کی اہلیہ حضرت فاطمہ بنت اسد آپ سے بہت محبت کرتے تھے۔ انہیں اپنے بیٹوں سے بھی بڑھ کر پاہتے تھے۔ حضرت ابوطالب انہیں اپنے سانحہ سلاتے تھے اور جب تجارت کے لئے سفر پر جاتے تھے تو انہیں ساتھ لے جاتے تھے۔

سماں کا رسالت محمد مصطفیٰ کبھی بچوں میں بیٹھ کر نہیں کھیلے۔ الگ کوئی بچہ بچپن کھیلنے کے لئے کہتا، تو فرماتے۔ ہم کھیلنے کے لئے پیدا نہیں کئے گئے میں۔ پھر ان کو نصیحت فرماتے۔ بچپن سے ہی آپ کے چہرہ سے بزرگی، اور ممتازت کے آثار نمایاں تھے۔

**گھر کی دُنیوں کی گلہ بانی** دس برس کی عمر میں آپ نے سیرت انبیاء پر کتابت کی۔ آپ صاف عالم کے عجائب دنیا کے سامنے پیش کر سکیں۔ اللہ تعالیٰ کو اس سے بھی منظور تھا۔ کہ آپ کو فضائل قدرت کے مناظر مشاہدہ کراتے جائیں۔ تاکہ آپ صاف عالم کے عجائب دنیا کے سامنے پیش کر سکیں۔ نیز اللہ یہ بتلانا چاہتا تھا، کہ بنی نوع انسان کی گلہ بانی ان کے سپرد ہونے والی ہے۔ حضور اکثر فرمایا کرتے تھے۔

” تمام انبیاء نے بکریاں اور دُنیا چڑائی ہیں۔ ”

ایک دفعہ اصحابہ نے عرض کیا۔ ” کیا آپ نے بھی یا رسول اللہ؟ ”

## پھوٹھا باب

سرکار رسالت کی ولادت اور ابتدائی زندگی

سلہ عام الفیل سے سلہ سال نبوت تک

**حضرت عبداللہ کی وفات** حضرت عبدالمطلب کو اپنے چھوٹے بیٹے حضرت عبداللہ سے بہت محبت تھی۔ سترہ برس کی عمر میں حضرت عبداللہ کا نکاح یثرب کی ایک معزز خاندان حضرت آمنہ سے ہوا۔ اس نکاح سے سات مہینے کچھ دن بعد حضرت عبداللہ کا انتقال ہو گیا۔

**ولادت** سماں کا رسالت محمد مصطفیٰ کی ولادت حضرت عبداللہ کی وفات مطابق ۱۷ ربیع الاول سلہ عام الفیل مکمل مختار کے مقام شعب ابی طالب میں ہوئی۔ آپ کے دادا حضرت عبدالمطلب نے منتاثتے الہی کے مطابق آپ کا نام محمد رکھا۔

عرب کے قانون کے مطابق حضرت محمد دادا کی میراث سے محروم تھے چونکہ ان کے باپ کا انتقال دادا کی زندگی میں ہو چکا تھا۔ مگر اس تیمہ عبداللہ کو اپنے باپ کے ورثہ میں ایک خادمہ ام ایمن، پانچ اونٹ اور چند دُنیاں ملیں یہ اس سے ظاہر ہے کہ بنی وارث ہوتے ہیں۔ اسی طرح اپنے بعد اپنے وارثوں کے لئے ورثہ چھوڑتے ہیں۔ انہی ام ایمن نے آپ کو بچپن میں کھلایا تھا۔ ان کا نام ”برکت“ تھا۔

حکایت اور حفاظت کا بیٹر اٹھالیا۔ اس معاهدہ میں عہد کیا۔ کہ ہم ہمیشہ مظلوم کا ساتھ دیں گے۔ اور اس وقت تک پہنچنے سے نبیطین گے جب تک کہ اس کا حق ادا نہ ہو جاتے۔ اور ہم اسباب زندگی میں ایک دوسرے کی مدد کریں گے۔ حضرت محمد اس معاهدہ میں شریک تھے۔ اور آپ ہمیشہ اس شرکت پر نازل رہے۔

### حضرت خدیجہ سے نکاح

حضرت محمد مصطفیٰ جب شام اور میں میں میں حضور کے شریک ہوتے تھے، انہیں بہت نفع حاصل ہوتا تھا۔ مکہ میں قبیلہ قریش میں ایک معزز دوئم خاتون "خدیجہ" تھیں جو پاکیزہ سیرت کی وجہ سے "طاہرہ" کے لقب سے مشہور تھیں۔ تجارت اور کاروبار کے لحاظ سے عرب کے تاجریوں میں کوئی ان کے برابر نہ تھا۔ عرب کے لوگ انہیں عرب تاجریوں کی ملکہ کہتے تھے، جب اہل مکہ کا قافلہ تجارت کے لئے روانہ ہوتا تھا۔ تو اکیلا حضرت خدیجہ کا مال تمام قریش کے مال کے برابر ہوتا تھا۔

حضرت ابو طالب نے سرکار رسالت میں مشورہ کے بعد حضرت خدیجہ کو مشورہ دیا کہ وہ حضرت محمد سے عرض کریں کہ آپ میراساں تجارت بھی لے جائیں۔ چنانچہ حضرت خدیجہ کی درخواست پر آپ ان کا مال لے کر شام گئے۔ جس سے ان کو بہت نفع ہوا۔ حضرت خدیجہ کا غلام میسرہ بھی ساتھ تھا۔ حضرت خدیجہ حضور کی دیانت اور نیکی سے اس قدر متاثر ہوئیں کہ آپ کو نکاح کا پیغام بھیجا۔ حضور نے قبول فرمایا۔ حضرت ابو طالب نے نکاح پڑھا۔ اس نکاح میں حضرت ابو طالب نے جو خطبہ پڑھا۔ اس سے آپ کا مودہ خدا پرست اور مسلم ہونا ثابت ہے۔ اس نکاح کے وقت حضور کی عمر ۴۵ سال اور حضرت خدیجہ الکبریٰ کی عمر چالیس سال تھی۔ یہ نکاح بہت ہی مبارک ثابت ہوا۔

۱۔ حضرت خدیجہ کی تمام دولت و ثروت اسلام کی نشر و اشاعت پر صرف ہوئی۔

فرمایا۔ میں میدان لے قراریط میں دنیاں چرایا کرتا تھا۔ ۲۔ آپ کے چچا حضرت ابو طالب سرکار رسالت کی کاروباری زندگی بہت پڑتے تا جر تھے بغیر مالک

میں ان کی تجارت تھی۔ حضرت ابو طالب تجارتی سفر میں سرکار رسالت کو اپنے ساتھ لے جاتے تھے، تجارت کے لئے آپ نے شام اور میں کے سفر کئے۔ حضور نے بھی تجارتی کاروبار ہی شروع کیا۔ آپ کی دیانت کی وجہ سے اکثر عرب کے لوگ اپنا روپیہ تجارت کی غرض سے آپ کو دیجئے گے۔ جو لوگ انحضرت کو روپیہ سپرد کرتے تھے، حضور اُسے منافع کے ساتھ واپس فرماتے تھے۔ معاملہ کی صفائی کی وجہ سے آپ عرب بھر میں "صادر" اور "ایمن" کے لقب سے مشہور ہو گئے۔ آپ نے شام، میں اور عمان میں کئی کاروباری سفر کئے۔ نوجوانی میں ہی عربیوں نے آپ کی سچائی اور دیانت کو تسلیم کر لیا تھا، یہاں تک کہ وہ اپنی امانتیں آپ کے پاس رکھنے لگے۔

معاہدہ حلف الفضول | کی تھی کہ ۸۶ھ کے قریب قریش اور قبیلہ بنی قیس میں رطانی شروع ہوئی، چونکہ یہ رطانی ان مہینوں میں ہوئی تھی، جن میں جنگ و جدل منع تھی۔ اس لئے اس جنگ کو "حرب فجر" کہتے ہیں۔ اس جنگ کے بعد ایک معاہدہ ہوا۔ جو تاریخ میں "حلف الفضول" کے نام سے مشہور ہے۔ تاریخ صاف اقرار کر رہی ہے۔ کہ اس قدر شریفانہ اصول پر عرب میں کوئی معاہدہ اس سے پہلے کبھی نہیں ہوا تھا۔ اس معاہدہ کی تحریک بنی ہاشم کی طرف سے ہوئی تھی۔ حضرت عبدالمطلب کے بعد بے آئینی زوروں سے شروع ہو گئی تھی۔ اجنبی لوگوں کی زندگی محفوظ نہیں تھی۔

بنی ہاشم کا حساس دل انسانی تکلیفوں اور زمانہ جاہلیت کی بے باکانہ جرأتیوں کو برداشت نہیں کر سکتا تھا۔ اس لئے انہوں نے پر دیسیوں اور اجنبیوں کی لے قراریط ایک محراجا کا نام ہے۔ ۳۔ طبقات ابن سعد -

ہے۔ آپ ہر روز میرے لئے اپنے اخلاق سے ایک علم بلند کرتے تھے اور مجھے اس کی پیروی کا حکم دیتے تھے آپ ہر سال غار حرامیں گوئی شدیدی اختیار فرماتے تھے۔ میں آپ کو دیکھتا تھا۔ اور میرے سوا کوئی آپ کو نہیں دیکھتا تھا۔ اس زمانہ میں اسلام کے ایک گھنیں رسول اللہ اور خدیجہؓ کے سوا کوئی نہ تھا۔ اور میں ان کا تیسرا تھا۔ میں وحی درسات کے نور کو دیکھتا تھا، اور بیوت کی خوشبو سونگھتا تھا۔ میں نے نزولِ وحی کے وقت شیطان کی گریہ وزاری کو سنا۔ میں نے عرض کیا۔ یہ کیسی گریہ وزاری ہے؟ فربا! یہ شیطان ہے جو اپنی عبادت سے مایوس ہو گیا ہے۔ اے علی! میں جو سنتا ہوں وہی تو سنتا ہے۔ جو میں دیکھتا ہوں۔ وہی تو دیکھتا ہے۔ لیکن یہ کہ تو نبی نہیں بلکہ توزیر ہے اور یقیناً تو خیر دنیکی پر ہے۔ لہ

**کعبہ کی تعمیر جدید اور رسول امین** | ۲۵ سال میں جبکہ آخر حضرت کی عمر ۳۶ سال کی تھی، مکہ میں سیالب آیا اور شانہ کعبہ کی دیواریں گر گئیں۔ قبائل عرب نے کعبہ کو دوبارہ تعمیر کیا مگر جب جھر اسود کو نصب کرنے کا وقت آیا۔ تو جھلکا ہو گیا۔ ہر قبیلہ یہ چاہتا تھا کہ بنیادی پتھر اسی کے ہاتھ سے نصب ہو، جب کوئی فیصلہ نہ ہو سکا تو قریب تھا کہ رہائی کا ہنگامہ گرم ہو۔ تلواریں ٹھنچ چل کی تھیں۔ خونریزی کے عہد ہو چکے تھے کہ قوم کے ایک بوڑھے نے یہ تجویز پیش کی۔ کہ کل جو شخص سب سے پہلے غانہ کعبہ میں داخل ہو۔ اسے فیصلہ کرنیوالا ثالث مان لیا جاتے۔ اور جو وہ فیصلہ دے اسے قبول کر لیا جاتے۔ دوسرا روز جو سب سے پہلے داخل ہوتے وہ امینِ عالم کے علمبردار "الامین محمد مصطفیٰ" تھے، چنانچہ سب لوگ خوش ہو گئے۔

- ۲۔ رسولؐ کی مالی مشکلات حضرت خدیجہؓ کے مال سے حل ہو گئیں۔
- ۳۔ اس نکاح سے سیدہ طاہرہ فاطمۃ الزہرا پیدا ہوئیں۔ جن سے رسول اللہ کی اولاد دُنیا میں پھیلی۔ گویا یہ نکاح بقاتے نسل سرکار رسالت کا باعث ہوا۔

**مولودِ کعبہ کی ولادت** | ۱۳۔ رب جن شنبہ عام الفیل یعنی ستمہ میں جبکہ رسول اللہ کی عمر تیس سال کی تھی، حضرت ابوطالبؓ کے ہاں امیر المؤمنین حضرت علیؓ پیدا ہوتے۔ اس امر میں اسلامی روایات متفق ہیں، کہ جناب فاطمۃ بنت اسد کے بطن سے حضرت علیؓ علیہ السلام کی ولادت وسط بیت اللہ (خانہ کعبہ) میں ہوتی۔ لہ یہ وہی علیؓ ہیں جن کے وقت بازو سے اسلام پھیلا پھوڑا۔ سرکار رسالت کے اس محظہ شجاعت کی پروردش اور تربیت مخصوص ہی کے سایہ رحمت میں ہوتی۔ جس کا ذکر خود تربیت پانے والے علیؓ نے ان الفاظ میں کیا ہے۔

"اے لوگو! قرابت اور مخصوص درجہ کے لحاظ سے جو نسبت مجھے رسول اللہ سے ہے، تم جانتے ہو، رسول اللہ نے مجھے اس زمانہ میں اپنی آغوش رحمت میں لیا۔ جبکہ میں ابھی پیدا ہی ہوا تھا۔ مجھے اپنے سینہ سے لگایا اور مجھے اپنے بستہ میں سلاپا۔ میرا جنم ان کے جسم سے چھوتا تھا۔ اور میں ان کی خوشبو کو سونگھتا تھا۔ اور حضور کسی چیز کو پیانتے تھے۔ پھر اسے مجھے کھلاتے تھے میں ہر وقت آپ کے ساتھ اخلاقی خوبیوں کے راستے طکرنا تھا۔ اور دن رات رسول اللہ کے بہترین اخلاق سے فائدہ اٹھاتا تھا۔ میں اس طرح آپ کے پیچے پیچے چلتا تھا۔ جس طرح اونٹنی کا پچہ اپنی ماں کے نقش قدم پر چلتا

# پاںخواں باب

بعثت، اعلانِ نبوت اور دعوتِ اسلام

سر کار راست کی ملکی زندگی  
سلہ نبوت سے رہہ نبوت تک

جب دنیا میں کفر و شر ک انتہا کو پہنچ گیا اور ظلم و جور، فتن و فجور کے تاریک بادلوں نے ساری دنیا کو تیرہ و تاریک بنادیا تو غیرتِ الٰہی جوش میں آئی اور سر کار ختمی تربیتِ محمد مصطفیٰ کو بذریعہ وحی توحیدِ الٰہی کی اشاعت اور پیغامِ امن پہنچانے کا حکم ہوا۔ آپ نے اعلانِ نبوت فرمایا۔ اور دعوتِ اسلام دی۔ سب سے پہلے آپ کی شرکیہ حیات حضرت خدیجہ سبیقۃ السلام نے جو آپ کی دینیت و امانت، راستی اور راست بازی حق گوئی اور حق پسندی کو سب سے زیادہ ترقیب سے دیکھنے والی تھیں، آپ کی دعوت پر بدلیک کہا۔ اس کے بعد آپ کے چپا زاد بھائی علی مرتضیٰ نے جنہوں نے دس برس تک آپ کے دامن تربیت میں پروردش پائی تھی آپ کی راستت کی تصدیق کی ہے۔

مسلم اول شہزاد علیؑ عشق را سرمایہ ایمان علیؑ  
انگلستان کے شہر آفاق مورخ ایڈ و روڈ گین نے اس واقعہ کا  
ان الفاظ میں ذکر کیا ہے۔

لہ ارجح المطالب سبل امرتسی ص ۲۹۳۔ تقریب التہذیب ابن حجر عسقلانی مکا۔  
روضۃ الاجار، حلقة ۱، اعجاز اللہ۔ م۔ ف۔ س۔ ۱۷۰۰ھ۔

ک ”الا میں“ جو بھی فیصلہ کرے گا۔ مناسب و موزول ہو گا۔ آپ کے حسن و نذیر اور دیانت کو دیکھتے۔ آپ نے اپنی چادر نہچا کر اس میں پھر کو رکھا اور تمام قبیلوں کے سرداروں سے کہا کہ وہ چادر کو کناروں سے پکڑ کر اٹھائیں۔ جب یہ پھر اس طرح اپنے مقام پر پہنچ گیا۔ تو حضور نے اسے اپنے ہاتھ میں اٹھا کر دیوارِ کعبہ میں نصب کر دیا اور اس طرح حضور نے ساری قوم کو خوزہ بیزی میں الجھنے سے بچا لیا۔

## رسولِ امینؑ کی چالیس سالہ زندگی

باد بجودِ یہ عرب کا ملک  
بد کاری، فحاشی، عیاشی،  
قتل و غارت۔ شراب خوری۔ فتن و خجور اور بُت پرستی کا مرکز تھا۔ زنا۔ بد کاری جو جا اور بے جیانی عرب کی زندگی کے رُك و ریشہ میں سرایت کئے ہوتے تھے۔ مگر حضور ان تمام برائیوں سے بلند و برتر تھے۔ اعلانِ نبوت کے بعد رسول اللہ نے قرآن حکیم کے مطابق جن چیزوں سے منع کیا۔ کوئی نہیں کہہ سکتا کہ حضور نے کبھی بھی ان چیزوں کو قبل نزولِ قرآن کیا ہو۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ قرآن کو اپنے سینے میں لے کر دنیا میں آتے تھے اور چالیس سال آپ نے قرآنی احکام کی اپنے عمل اور کردار سے تبلیغ کی۔ قبل اعلانِ نبوت آپ کی سیرت آپ کی زندگی، قرآن مجید کی ایک ایک آیت کی عمل سے تفسیر کر رہی تھی۔ آپ اپنی سیرت سے اعلان فرمائے تھے۔ میں بندہ خدا ہوں۔ مجھے کتاب دیدی گئی ہے اور نبی بنادیا گیا ہے۔ نبی نبی ہوتا ہے اگرچہ دودھ پیتا پچھے ہو، کون کہتا ہے کہ آپ کو چالیس سال تک علم نہ ہوا۔ کہ آپ نبی اور رسول ہیں۔ ہاں چالیس سال کی عمر میں آپ کو بذریعہ جبریلِ امینؑ وحی ہوئی کہ جو کتابِ الٰہی آپ کے سینے میں محفوظ ہے۔ اسے بتدریج دنیا کو پہنچا دیجئے۔ چنانچہ آپ نے اعلانِ نبوت فرمایا، اور جن چیزوں کو عمل سے چالیس سال پیش کیا تھا۔ اب زبان سے ان کی طرف دعوت

لے کی ہیں۔ اس کے نام سے تم لوگوں کو میں اس دنیا کی برکتیں اور آئندہ کی تمام خوشیاں بخشتا ہوں۔ پس تم میں سے کون میری تائید کر کے میرا بھائی، میرا جانشین، میرا فرزیر بینا پذیر کرتا ہے یہ سن کر سب لوگ خاموش ہو گئے۔ بعض لوگ تعجب کرتے اور تفسیر کرتے تھے آخر حضرت علیؑ نے اپنی جوانانہ دلیری کے ساتھ پیغمبرؐ کے حضور میں عرض کیا ”حضور! میں حاضر ہوں“ تسلیم کار رسالت نے اپنے ہاتھ اس جوان کی گردن میں ڈال دیئے اور اسے اپنے سینہ سے لگا کر باواز بلند فرمایا کہ تم سب لوگ میرے بھائی ہی ہے وزیر میرے جانشین کو دیکھ لو۔ اور اس کی فرمانبرداری کرو۔ نوجوان علیؑ کی اس جرأت و مستعدی پر قریش نے ایک حقارت آمیز قہقہہ لگا کر اس کم سن خلیفہ کے باپ ابوطالبؐ کو اپنے بیٹے کے سامنے جھکنے اور اس کی فرمانبرداری کرنے پر طنز کیا کہ لا ابوطالب اب تم جب اپنے بیٹے کی اطاعت کرنا۔

## SUCCESSORS OF MUHAMMAD ﷺ

**APOLOGY FOR MUHAMMAD AND HIS HOLY QURAN** جان ڈیلوں پورٹ کی شہر کتاب

# **HISTORY OF DECLINE AND FALL OF ROMAN EMPIRE**

اور اسلامی کتاب میں یہ واقع بالفاظ مختلف موجود ہے دیکھو تفسیر خازن، تفسیر سراج المنیر  
تفسیر شعبی، تفسیر واحدی، تفسیر ابن مردويہ، تفسیر ابن ابی حاتم .....، کنز العمال - دلائل النبوة  
بلیغۃ الاولیا، ذخیرۃ المال عجیلی، مختار ضیا، قدسی، تہذیب الاشمار، تاریخ طبری، کتاب الالکھا-  
تاریخ کامل بن اثیر، تاریخ ابوالفالدا، روفتہ الصفا، حبیب السیر، مدارج النبوة  
زالتۃ الحفاظ، معارج النبوة -

ایک نوجوان نے ہیر و کی سی ہمت و جرأت کے ساتھ آپ کے خیالات  
کی صداقت کا اعتراف کیا۔ لہ  
حضرت علیؑ کے بعد سرکارِ رسانٹ کے آزاد کردہ غلام زید بن حارثہ نے  
حضور کی دعوت پر بلیک کہا۔ تھے  
پھر کہا جاتا ہے کہ اسی زمانے میں حضرت ابو بکر اسلام لاتے۔ مگر طبری  
کی ایک روایت میں ہے۔

محمد بن سعید ناقل ہیں، کہ میں نے اپنے باپ سے پوچھا، کہ آپ  
ووگوں میں حضرت ابو بکر سب سے پہلے اسلام لائے؟ انہوں نے  
کہا نہیں۔ ان سے قبل پچاس آدمیوں سے زیادہ اسلام  
لا جائے تھے۔ ۳۶

بہر کیف حضرت علیؑ اور زید بن حارثہ کے بعد مکہ کے چند مشہور افراد حضرت ابویکر حضرت عثمان، حضرت زبیر، عوام اور حضرت عمر بیہقی نے بھی اسلام کا رُخ کیا۔

**دعوت ذوالعشرين** | تلبيس فاتح العرش عليه السلام طبع حفظ

ہوتے رہے، تین برس کے بعد آپ کو اپنے قریبی ارشتہ داروں کو دعوت دینے کا حکم ہوا۔ یہ داقتہ دعوت ذوالعشیرہ کے نام سے مشہور ہے۔

اپ نے اپنے رشتہ داروں کو جمع کیا اور کھانا کھلانے کے بعد انہیں اس طرح خطاب فرمایا۔

# **HISTORY OF DECLINE AND FALL OF ROMAN EMPIRE**

طبری ص ۱۷۵ و سیرت ابن هشام - که تاریخ طبری -  
<http://fb.com/ranaajahirah>

قریش کی شدید مخالفت میں حضرت ابوطالبؓ ہر طرح سے رسول اللہ کے مددگار اور معادن تھے، قریش کے مذموم ارادوں کی راہ میں حضرت ابوطالبؓ کا دقار، اثر و اقتدار رکاوٹ تھا۔ ابوطالبؓ رسول اللہ کے لئے سپہ بنتے ہوتے تھے، کفارِ مکہ کی پیش نہیں جاتی تھی۔ آخر وہ ایک وفد کی صورت میں حضرت ابوطالبؓ کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ اور کہنے لگے کہ آپ اپنے بھتیجے کو سمجھائیں کہ وہ ہمارے مذہب کی مذمت سے بازآ جاتے۔ حضرت ابوطالبؓ نے اس وفد کی معروضات کو خدمت رسالت میں پیش کیا۔ آپ نے فرمایا۔

”چچا جان! اگر یہ لوگ میرے ایک ہاتھ پر سورج اور دوسرے پر چاہندر کھو دیں۔ تو میں پھر بھی اپنے مقصد سے باز نہیں آؤں گا۔ یا تو یہ دین پھیلے گا۔ یا اس مقصد کے لئے میری جان جاتے گی؟“ بھتیجے کے اس عزم واستقلال کو دیکھ کر حضرت ابوطالبؓ نے کہا۔ ”بیٹا! تم اپنا کام کئے جاؤ۔ یہ لوگ تمہارا بال بھی بیکان نہیں کر سکیں گے۔“

کفار قریش کی پیش کش | کفار قریش نے مسکارا رسالت کو جدوجہد سے روکنے کے لئے ایک اور چال چلی۔ عتبہ کو جو کہ ایک باوقار سردار تھا۔ آپ کے پاس بھیجا، عتبہ نے حضورؐ سے عرض کیا۔

”اے محمدؐ! قوم میں پھوٹ ڈلانے سے کیا فائدہ۔ اگر آپ کا مقصد ہمارے مذہب کی مخالفت سے سرداری حاصل کرنا ہے تو ہم سب متفق ہو کر آپ کو سردار تسلیم کر لیتے ہیں۔ اگر آپ کو کسی بڑے گھرانے کی خوبصورت عورت سے نکاح کرنا ہے۔ تو ہم اس کا انتظام کر دیتے ہیں۔ اگر آپ دولت مند بننا چاہتے ہیں تو ایسا بھی ہو سکتا ہے۔ مگر آپ ہمارے مذہب کی مخالفت ترک کر دیں۔“

## دعوت عام، قریش کی مخالفت اور حضرت ابوطالبؓ کی حمایت

اب رسول اللہ نے دعوت اسلام عام کر دی۔ بُت پرسن کلمہ توحید پڑھنے لگے۔ انسانی ظلم و ستم سے تنگ آتے ہوتے انسان مساوات کی دعوت پر لبیک کہنے لگے، توحید کا ڈنکا بخونے لگا۔ بُت پرستی مٹھنے لگی۔ سرمایہ داری کی براہیاں دُور ہونے لگیں۔ اسلام کی ترقی کو کفار قریش برداشت نہ کر سکے۔ ان مخالفت کرنے والوں میں چند مشاہیر قریش اور قریش کے چند خاص قبیلے آگے تھے۔

ابو جہل۔ جو قبیلہ قریش کا ایک ہرث دھرم سردار تھا۔  
ابو لهب۔ رسول اللہ کا چچا۔

ابوسفیان۔ بنو امیہ کا سردار اور اس کی بیوی ہندہ بنت عقبہ۔ سب سے زیادہ جس قبیلہ نے مخالفت کی وہ بنو امیہ تھے۔ چنانچہ بشیلی نعمانی لکھتے ہیں۔

”اے حضرت کی نبوت کو خاندان بنی امیہ اپنے رقیب رہا شم، کی فتح خیال کرتا تھا۔ اس لئے سب سے زیادہ اسی قبیلہ نے آنحضرت کی مخالفت کی۔“ ۱۵۸

بنو امیہ، بنو المغیرہ، بنو مخدوم۔ رسول اللہ کے سب سے زیادہ مخالف قبیلے بنو امیہ، بنو المغیرہ اور بنو مخدوم تھے۔ بنی مخدوم کو بھی بنی رہشم سے مخالفت تھی۔ ولید بن مغیرہ اس خاندان کا ریس تھا، یہ غالباً کا باپ اور ابو جہل کا چچا تھا۔ ان قبائل کے متعلق رسول اللہ نے خود فرمایا ہے۔

”ہم سے سب سے زیادہ بغض و عداوت رکھنے والی قوم بنو امیہ، بنو مغیرہ اور بنی مخدوم ہے۔“ ۱۵۹

۱۵۸ سیرۃ النبی جلد اول ص ۱۵۸۔  
۱۵۹ فتح الہنی ص ۱۰۶۔ تطبیہ الجنان ابن حجر عسکری ص ۱۲۲۔

# چھٹا باب

ہجرت جلسہ، معاشرتی بائیکاٹ، شعبابی طالب میں نظر پندی  
حضرت ابوطالب اور حضرت خدیجہ کی وفات، سفر طائف  
**شہ سال نبوت سے نامہ سال نبوت تک**

**پہلی ہجرت جلسہ** سلامانوں پر انتہائی سختیاں ہو رہی تھیں۔ رسول اللہ کا دل انتہائی درد و غم کے جذبات لئے ہوتے تھا۔ اس لئے آپ نے مسلمانوں کی ایک جماعت کو مشورہ دیا۔ کروہ، ہجرت کر کے جدشہ میں چلے جائیں۔ جہاں کا عیسائی بادشاہ نجاشی نہایت نیک دل اور روانہ ہوا۔ اور شیبہ کی بندرگاہ سے جہاز پر سوار ہو کر جدشہ پہنچا۔ یہ قافلہ حضرت عثمان کی سرپرستی میں روانہ ہوا — اور تین مہینے جدشہ میں مقیم رہا۔ اس زمانے میں انہیں غلط افواہ ملی، کہ اہل مکہ مسلمان ہو گئے ہیں۔ یہ لوگ واپس آتے۔ مکہ کے قریب پہنچ کر معلوم ہوا۔ کہ یہ جہز غلط ہے یہ لوگ بڑی مشکل سے چھپ چھپا کر یا کسی کی پناہ لے کر مکہ میں داخل ہوتے۔

**دوسری ہجرت جلسہ** شہ سال نبوت میں پہلی، ہجرت جلسہ ہوئی۔ اور مسلمان جدشہ کے تین مہینے کے قیام میں اہل جدشہ کی روانداری اور حکومت جدشہ کی عدالت کا تجربہ کر چکے تھے

رسول اللہ نے عتبہ کو غلاف امید جواب دیا اور اسے قرآن حکیم کی چند آیات سنائیں۔ جن سے متاثر ہو کر عتبہ لوطا اور کفار قریش کو مشورہ دیا کہ وہ حضور کو ان کے اپنے حال پر چھوڑ دیں مگر وہ ایسی بات کہاں مانتے تھے۔

**کفار قریش کے مظالم** | اس کے بعد کفار قریش نے مسلمانوں پر ایسے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ حضرت یاسر جو مکہ کے ایک مغلس مسلمان تھے۔ ان مظالم کو برداشت کرتے کرتے دنیا سے چل بے ان کی بیوی حضرت سمیہ کو ابو جہل نے بر جھی مار کر شہید کر دیا۔ ان کے بیٹے عمار اسی نسیم کے مظالم کا تجھٹہ مشق تھے۔ حضرت جناب ابن الارث پر بھی انتہائی سختیاں کیں ایک روز انہیں دیکھتے ہوئے کوئلوں پر لٹا دیا۔ اور جب تک وہ ٹھنڈے نہ ہو گئے۔ انہیں نہ چھوڑا۔ حضرت بلاں جبشی مودن اور حضرت صہیب رومی کو عرب کی جلتی ہوئی ریت پر شادی تھے۔ اور ان کی چھاتی پر تپتے ہوئے پتھر رکھ دیتے تھے۔ اس پر ان کی زبان پر أحد۔ أحد کے کلمات جاری رہتے تھے۔ حضرت زینہ جو کہ ایک مسلمان کنیز تھیں۔ ابو جہل نے ان کی آنکھیں نکال دیں۔ ان سختیوں پر رسول اللہ ہمیشہ انہیں تسلی دیتے تھے اور فرماتے تھے، کہ تم لوگ اللہ کی رحمت کے منظر رہو۔

کے پابند نہیں تھے۔ ان حالات میں اللہ تعالیٰ نے اپنے انتہائی فضل و کرم سے ہم میں ایک رسول بھیجا۔ جس کی امانت و دیانت صدق و صفا، حب و نسب، زہد و تقویٰ سے ہم اچھی طرح واقف تھے۔ اس نے ہمیں توحید کی دعوت دی اور شرک اور بُت پرستی کی گمراہی سے نکالا۔ اس نے ہمیں سچ بولنے، وعدہ وفا کرنے، گناہوں سے بچنے نماز پڑھنے اور روزہ رکھنے کی تلقین فرمائی۔ ہمارا قصور حرف یہی ہے کہ ہم اس خدا کے سچے بنی پرایمان لاتے ہیں۔ اس جرم میں ہماری قوم، ہم پر سختی اور تشدد کرنے پر تلٹی ہے۔ ہماری قوم چاہتی ہے کہ ہم خدا تے وحدہ لا شریک کی عبادت ترک کر کے پختہ مٹی اور لکڑی کے بتول کی پرتش شروع کر دیں۔ اُن کے جور و جغا سے بچنے کے لئے آپ کے ملک میں پناہ لی ہے۔“

اس تقریر کا سچاشی پر بہت اثر ہوا اور اس نے اس کلام خدا کے سنبھل کر اظہار کیا۔ جو رسول اللہ پر نازل ہوا تھا۔ حضرت جعفرؑ نے سورہ مریم کی تلاوت فرمائی۔ سچاشی کی آنکھوں میں آنسو بھرا تھے۔ اس نے رسول اللہ کی صداقت کا اعتراف کیا اور کہا۔ ”بیشک حضرت محمد و ہی رسول ہیں جن کے تشریف لانے کی یسوع میسحؑ نے خبر دی تھی۔ اللہ کا شکر ہے کہ میں ان کے زمانہ میں ہوں۔“

اس پر کفار مکہ کو نہایت مایوسی سے واپس لوٹا۔ ہمارا ایک عصہ تک جدشہ میں آباد رہے اور نہایت امن و اطمینان کی زندگی بسر کرتے رہے۔ کشمکش میں فتح خبر کے دن یہ مہاجرین مدینہ واپس آتے۔

**حضرت عمر کا قبولِ اسلام |** ایک عجیب واقعہ حضرت عمر کے اسلام

اس سر زمین پر انہیں آزادی مذہب بھی حاصل تھی۔ اور ہر طرح کی سہولتیں بھی مہیا تھیں۔ اس لئے سال نبوت میں کفار مکہ کے ظلم و جور سے تنگ آتے ہوئے مسلمانوں کو رسول اللہ نے جدشہ کی طرف ہجرت کرنے کا پھر مشورہ دیا۔ اس دفعہ ہجرت کرنے والوں میں ۸۳ مرد اور اٹھارہ عورتیں تھیں۔ یہ قافلہ حضرت جعفرؑ ابن ابی طالبؑ کی قیادت میں روانہ ہوا۔ کفار قریش نے اس قافلہ کا تعاقب کیا۔ مگر کفار کے پہنچنے سے پہلے یہ لوگ کشتبیوں میں سوار ہو چکے تھے۔ اس لئے کفار کے پہنچنے سے نکل کر محفوظ جدشہ میں پہنچ گئے۔ جدشہ میں انہیں امن ملا، آزادی نصیب ہوئی اور یہ اچھی فضایاں اطمینان کی زندگی بسر کرنے لگے۔ لیکن مسلمان مہاجرین کے اسن اطمینان کو کفار قریش برداشت نہ کر سکے۔ انہوں نے عمرو بن العاص اور عبد اللہ بن ابی ریبعہ کو تھفے تحالف نے کر سچاشی کے دربار میں بھیجا۔ اس وفد نے سچاشی کے دربار میں حاضر ہو کر تھفے تحالف پیش کرنے کے بعد اپنے معروف نہایت پیش کئے اور کہا کہ مکہ کے کچھ مشریق لوگ مکہ سے بھاگ کر آپ کے ملک میں پناہ لے چکے ہیں ہمارا مطالیہ ہے کہ انہیں ہمارے حوالے کر دیا جاتے۔ سچاشی نے کہا جب تک ہم دوسرے فریق کی بات نہ سن لیں کوئی فیصلہ نہیں کر سکتے۔ چنانچہ حضرت علیؑ کے بھائی اور مہاجرین کے سالار حضرت جعفر ابن ابی طالب دربار میں بلا تے گئے۔ جب حضرت جعفرؑ مع جماعت مہاجرین حاضر دربار ہوتے تو سچاشی نے دریافت کیا کہ آپ لوگوں کے اصول و عقائد کیا ہیں اور آپ کے ملک والے آپ کے خلاف کیوں ہیں؟ حضرت جعفرؑ نے اپنی تقریر اس طرح شروع کی۔

”اے بادشاہ! ہمارے ملک کے لوگ جاہل تھے، مردار کھاتے تھے اور بیہودہ بکار کرتے تھے۔ ان میں انسانیت نہ تھی اور یہ سچی ہمدردی، مہمان داری اور ہمسایہ کے حقوق سے نا آشنا تھے، کسی قانون و قاعدہ

تربیث سُنتے تھے۔ اور ہنسنے تھے۔ زندگی اکثر فاقول میں گزرتی تھی یادِ ختوں کے پتوں وغیرہ پر گزارہ ہوتا تھا۔ اگر کوئی خواراک پہنچانے کی کوشش کرتا تھا۔ تو کفار راہ میں چھین لیتے تھے۔

لیکن تعجب ہے کہ اس وقت تک بہت سے الدار حضرات مسلمان ہو چکے تھے۔ پھر بھی کسی کی امداد کا تذکرہ تاریخ میں نہیں ملتا۔ حالانکہ اس وقت سے پڑھ کر رسول اللہ کی مالی امداد کا کون سا وقت تھا۔ لہ بعثت کے دسویں سال یہ سو شل بائیکاٹ اس وقت ختم ہوا۔ جبکہ اس معابدہ کو جو خانہ کعبہ میں لٹکا ہوا تھا۔ دیکھ چاٹ گئی۔

**غم کا سال** | انتقال ہوا۔ ابھی یہ صدمہ تازہ تھا کہ آپ کی رفیقہ حیات حضرت خدیجہ طاہرہؓ وفات پائیں، حضرت ابو طالبؑ کا وقار رسول اللہ کے لئے سپر تھا۔ پھر کیا تھا مصیبت کے پھاڑ طوف پڑے۔ چنانچہ حضور شفیق چھا کو یاد کر کے فرمایا کرتے تھے۔

چھا جان! آپ کے بعد جو مصیبت مجھ پر آئے والی تھی، کبی جلد پڑی ہے۔ چھا پھر ان دو صد مول کی وجہ سے یہ سال "عام الحزن" غم کا سال کہلاتا ہے۔ حضرت ابو طالبؑ کی وفات کا اثر | ابو طالبؑ کا انتقال ہو گیا جن کا اثر قریش پر تھا اور اس سے وہ ایک محدود جگہ پر رکے ہوتے تھے مگر اب انہوں

لہ حضرت عمر کے اسلام لانے کو اسلام کا وقار پڑھ جانے کی دلیل قرار دیا جاتا ہے۔ حالانکہ واقعات اس کے برعکس ہیں۔ رسول اللہ کے خاندان کا بائیکاٹ اسی سال ہوا۔ جس سال حضرت عمر نے اسلام کا اعلان فرمایا تھا۔ اور اس زمانے میں رسول اللہ کے مصائب پڑھ گئے تھے۔ ۳۷ طبری جلد ۲ ص ۲۲ تاریخ کامل ابن اثیر جلد ۲ ص ۲۲۔ سنی المطالب ص ۲۸۔

لانے کا ہے حضرت عمر طبیعت کے بہت سخت تھے۔ شروع میں وہ اسلام کے شدید ترین شمن سختے وہ نہایت غیض و غصب میں سر کا رسالت کو قتل کرنے کے لئے نکلے تھے۔ ہاتھ میں تلوار کھینچی ہوئی تھی۔ جب سر کا رسالت کی خدمت میں پہنچے۔ تو سہ تسلیم خم کر دیا اور کلمہ توحید پڑھ کر مسلمان ہو گئے۔

## معاشرتی بائیکاٹ، شعبابی طالبؑ میں رسول اللہ کی نظر بندی

شم سالِ نبوت میں ہی مشرکین قریش کی سختی بڑھ کی۔ قریش نے جمع ہو کر ایک معابدہ نکھا۔ جس کی بناء پر بنو ہاشم سے ہر قسم کا میل جو چور دیا۔ یہ سو شل بائیکاٹ تین برس تک جاری رہا۔ ان دونوں میں حضرت ابو طالبؑ اور حضرت خدیجہؓ کی تمام دولت صرف ہو گئی۔ بنو ہاشم شعبابی طالبؑ میں گھر سے ہوتے تھے۔ اس نظر بندی کے زمانہ میں فروریات زندگی بھم پہنچانا حضرت علیؓ رتفعؓ کے سپرد تھا۔ جو ملک کے گرد و نواح کی آبادیوں میں دو رنگ نکل جاتے تھے۔ گیہوں اور بھجوریں جو کچھ میسر آتا۔ اپنی پیٹیہ پر رکھ کر لاتے تھے۔ شعبابی طالبؑ کے دروازہ پر حضرت ابو طالبؑ پڑھ دیتے تھے۔ اس لئے اندر آئنے کی کسی کو جرأت نہیں ہوتی تھی۔ حضرت ابو طالبؑ کو سر کا رسالت کی زندگی کی ہر وقت فذر تھی جس بستر پر رسول اللہ سوتے تھے کچھ رات گئے انہیں اس پر جس پر علیؓ سوتے تھے ٹھاتے تھے کچھ اور وقت گزرتا۔ تو بستر بدلتے تھے، جہاں جعفرؓ سوتے تھے وہاں رسول اللہ کو سلاتے۔ پھر رات کے تیسرا پہر میں رسول اللہ کے سونے کی جگہ بدلتے۔ حضرت عقیلؓ کی جگہ حضور کو سلاتے۔ اس سے غرض یہ تھی کہ میرے تینوں بیٹے قتل ہو جائیں پر واد نہیں۔ مگر اللہ کا رسول زندہ، سلامت ہے۔ مگر آخر میں حالت یہ ہو گئی، کہ بنی ہاشم کے بچے بھوک کے مارے اس زور سے روئے تھے۔ کہ ان کے رونے کی آوازیں گھٹانی کے پار شہر تک تک پہنچتی تھیں۔ سنگدل

تھے۔

**اہل یثرب ( مدینہ ) میں تبلیغ** | سال ۶۲۱ء میں یثرب کے اوس و نزدیک طرح سے پھر ان کے حسد، دشمنی اور غصہ کی آگ بھڑکی۔ چنانچہ وہ اپنی نئی مخالفت پر آمادہ ہوتے اور ماشیوں کو ستانے کی نئی نئی مدد بیڑیں ہونے لگیں۔ لے

**بیعت عقبۃ الولی** | جب یثرب کے یہ چھاؤدمی اپنے طعن پہنچنے تو انہوں نے تعلیماتِ اسلام کا پھرچا اپنے شہر میں کیا اسی سال ج کے موقعہ پر یثرب کے بارہ آدمی آتے اور وہ عقبۃ کے مقام پر خدمت سرکارِ رسالت میں حاضر ہوتے اور آپ سے تعلیماتِ اسلام کو سن کر مسلمان ہو گئے انہوں نے رسول اللہ کے ہاتھ پر بیعت کی، جو بیعت عقبۃ الولی کے نام سے مشہور ہے۔ ان لوگوں نے جو عہد رسول اللہ سے کیا۔ اس کے الفاظ یہ تھے۔

” ہم اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہیں کریں گے اور کسی کو اس کا شریک نہیں بھی رہیں گے۔ نہ چوری کریں گے۔ نہ زنا اور نہ ختر کشی کریں گے نہ کسی پر تہمت لگائیں گے اور نہ غیبت کریں گے رسول اللہ کے ارشادات کی تعمیل کریں گے اور مُسرت و غم میں حضور کے وفادار رہیں گے ”

سرکارِ رسالت نے مصعب بن عیمر کو ان لوگوں کے ساتھ روانہ کیا تاکہ وہ مدینہ میں تبلیغِ اسلام کریں۔ انہیں اپنے مقصد میں کامیابی ہوئی اور ایک سال میں یثرب کے اکثر خاندانوں نے اسلام کو قبول کر لیا۔

**بیعت عقبۃ ثانیہ** | اگلے سال ۶۲۲ء میں یثرب سے ۵۰ مسلمانوں کا ایک قافلہ مکہ مرجاً آما۔ برات کی باری کیلئے

نے میدان خالی پایا اور اسلام کے مکہ سے استیصال کے درپے ہو گئے اور نئی طرح سے پھر ان کے حسد، دشمنی اور غصہ کی آگ بھڑکی۔ چنانچہ وہ اپنی نئی مخالفت پر آمادہ ہوتے اور ماشیوں کو ستانے کی نئی نئی مدد بیڑیں ہونے لگیں۔ لے

**سفر طائف** | اہل مکہ کے مظالم جاری تھے رسول اللہ نے چالاک تبلیغ کے لئے مکہ سے باہر موقع تلاش کئے جائیں چنانچہ آپ نے ارادہ کیا۔ کہ طائف میں تبلیغ کی جاتے۔ طائف مکہ سے چالیس میل کے فاصلہ پر ایک بارونق اور زرخیز بستی ہے آپ طائف میں تشریف لے گئے اور وہاں کے اکابر کو توحید و مساوات کا پیغام دیا۔ مگر انہوں نے توجہ نہ کی بلکہ آپ پر پتھر برساتے۔ جس سے آپ اس قدر زخمی ہوتے کہ سر سے خون بہہ کر ایڑیوں تک پہنچ گیا۔ اور حضرت لہو لہاں ہو گئے۔ اس قدر اذیت پر بھی حضور نے انہیں ید دعا نہیں دی۔ معصومہ کوئین حضرت فاطمۃ الزہرا کا بیان ہے کہ یہ حضور کی زندگی میں سب سے زیادہ المناک دن تھا۔

## ساتوال باب

### ہجرت مدینہ ۶۲۲ء

اب سرکارِ رسالت نے مکہ کے باہر تبلیغی تقریریں شروع کیں، آپ عکاظ اور ذ المجاز کے میلوں میں تشریف لے جاتے اور علیق خدا کو الہی پیغام سُنا تے تھے آپ کی ان تقریروں سے عرب کے باشندے اسلام کی تحریک، امن سے واقف ہو گئے ان تقریروں کا بہترین موقعہ جج کے اجتماعات

اس مجھ میں موجود تھا۔ محمد مصطفیٰ اور احوال الفدا کے قتل یا قید کی تجویزیں پیش ہونے لگیں آخر ابو جہل کی تجویز اور اس نجدی شیطان کی تائید پر یہ قرار پایا کہ ہر قبیلہ سے ایک ایک شخص چنا جاتے اور پھر یہ تمام اشخاص ایک ساتھ مل کر تلواروں کے ساتھ حملہ کریں۔ اور سرکار رسالت کو ملکہ سے ملکہ کر دیں۔ اس صورت میں بنی ہاشم بدلم لینے کے لئے انتیں تو انہیں تمام عرب سے لڑنا پڑے گا اور وہ ان کا مقابلہ نہیں کر سکیں گے اور خوں بہا کی صورت میں بار کسی ایک قبیلہ پر نہیں پڑے گا۔ اس تجویز پر انہوں نے سورج غروب ہوتے ہی خانہ رسالت کا محacre کر لیا۔ اللہ نے اپنے جبیب کو کافروں کی اس سازش سے مطلع فرمایا اور حکم دیا کہ تم اپنے فدائی اور جان نشار بھائی علی مرتفعے کو اپنی چادر اور ھاکر اپنے بستر پر سلا دو۔ اور خود یثرب کی طرف ہجرت کر جاؤ۔ اس فرمانِ الہی کے مطابق رسول اللہ نے علی مرتفعی سے فرمایا مجھ کو ہجرت کا حکم ہو چکا ہے۔ پس آج تم میرے بستر پر لیٹو۔ تاکہ دشمنوں کو یہ گمان رہے کہ میں اپنے بستر پر پڑا ہوں۔ اور پھر صبح کو ان کافروں کی امانتیں جو ہماں پاس ہیں۔ ان کو واپس دے کر تم یہاں سے چل پڑنا۔ اور ہم سے آمدنا۔ لہ سرکار رسالت حضرت علیؑ کو بستر پر لٹا کر خود سورۃ یسین پرستے نہایت اطمینان سے ان کافروں کے بیچ میں سے اس طرح نکل گئے کہ کسی نے بھی نہ دیکھا۔

شب ہجرت علی مرتفعی کا بستر رسالت پر سونا [اللہ کا دلی رسول اللہ کا جان نشار علیؑ] بے خوف سبز رسول پر سویا۔ اللہ نے اس واقعہ کی تفصیل کشی ان الفاظ میں

لہ تاریخ کامل ابن اثیر جلد ۲ ص ۴۹-۵۰، تاریخ طبری جلد ۲ ص ۲۲۳ تا ۲۳۶،  
ابن خلدون جلد ۲ ص ۱۵۔

مقام پر خدمت سرکار رسالت میں حاضر ہوتے اور حضورؐ کی بیعت کا شرف حاصل کیا اور حضورؐ کو مدینہ آنے کی دعوت دی۔ اس وقت رسول اللہ کے چچا حضرت عباس آپ کے ساتھ تھے، انہوں نے دعوت دینے والوں سے فرمایا۔

”حضرت محمدؐ اپنے خاندان میں بہت معزز و ممتاز ہیں۔ ان کے شریطہ داروں نے دشمن کے مقابلہ میں ہمیشہ ان کا ساتھ دیا ہے اگر تم بھی مرتبے دم تک ان کا ساتھ دے سکو، تو انہیں لے جاؤ۔ ورنہ اس ارادہ کو نزک کر دو۔“ اس پر ایک یشریف سردار برادر بن معروف نے کہا۔

”هم لوگ تلواروں کی گود میں پلے ہیں۔“

وہ اسی قدر کہہ سکے تھے کہ ان کی بات کاٹ کر دوسرے سردار ابوالحنیم نے کہا۔ ”یا رسول اللہ! ایسا نہ ہو، کہ اسلام کو قوت حاصل ہو اور آپ پھر یثرب سے مکہ چلے آئیں۔“ اس پر سرکار رسالت نے مسکرا کر فرمایا۔

”تمہارا خون میرا خون ہے۔ تم میرے ہوا اور میں تمہارا ہوں۔“

ہجرت جب مدینہ میں مسلمانوں کی تعداد بڑھنے لگی اور وہاں اسلام روزافزوں ترقی کرنے لگا۔ وضھوں نے حکمِ الہی مسلمانوں سے جو مشرکین مکہ کے ظلم و ستم سے تنگ آگئے تھے۔ ارشاد فرمایا۔

”تم یثرب، ہجرت کر کے چلے جاؤ۔“ اس ارشاد پر مسلمان دو۔ دو تین تین کر کے یثرب چلے گئے۔

دارالندوہ اور حضورؐ کی روائی جب قریش مکہ نے دیکھا کہ یثرب میں اسلام کو فروع حاصل ہو رہا ہے اور اللہ کا دین روزافزوں ترقی کر رہا ہے تو انہوں نے دارالندوہ (کوئسل ہال) میں بزم مشاورت قائم کی، جس میں قریش کے طبے طبے برے برے سردار عقبہ، ابوسفیان الجبل، امسہ، خلف ابوالنجیری وغیرہ وغیرہ جمع ہوتے ایک بڑھا نجدی بھی

یہ ظاہر ہے کہ امانتوں کی تفصیل بیان کرنے کا موقع نہ تھا۔ صرف اشارہ کیا۔ علیٰ جانتے تھے کہ کس کس کی امانت ہے اور کس کس قدر ہے اس سے معلوم ہوا کہ علیٰ رسول اللہ کے رازدار تھے۔ معاملات میں شریک تھے اور نائب کی تیشیت سے کام کرتے تھے۔

اس واقعہ کو عیسائی مورخ گین اس طرح لکھتا ہے۔

”اگرچہ قاتل دروازے پر نگہبانی کر رہے تھے، مگر وہ دھوکے میں آکر علیٰ کو محمدؐ سمجھے، جو رسولؐ کے بستر پر اسی کی سبز چادر اور ٹھیک سو رہا تھا۔“<sup>۱</sup> ۱۷  
حضرت علیٰ نہایت اطمینان سے بستر رسالت پر لیٹے ہوتے تھے، اپنے اپنے کچھ اشعار میں جو خود انشاد فرماتے تھے۔ اس واقعہ کو بیان کیا ہے۔ اشعار کا ترجمہ یہ ہے۔

۱۔ ”میں نے اپنی جان کے عوض اس عالی مرتبہ شخص کو بچایا۔ جو پاؤں سے کنکریوں کو روند نے والے اور ندا کے پرانے گھر اور مجرم اسود کا طائف کرنے والوں میں سب سے افضل ہیں“<sup>۲</sup>

۲۔ ”خدا کے رسولؐ کو اندازیتہ ہوا۔ کہ دشمن اس کو ستائیں گے۔ پس خدا نے جو بڑی قدرت والا ہے۔ اپنے پیغمبرؐ کو ان کے شر سے بچایا۔“<sup>۳</sup>  
۳۔ ”پس رسولؐ اللہ نے غار میں امن سے وہ رات گزاری۔ دشمنوں سے بچے رہے۔ اور خدا کی حفاظت اور اس کے حجاب قدرت میں امن و امان حاصل کی۔“<sup>۴</sup>

۴۔ ”تین دن وہاں مکھرے، پھرناقوں کو مہاریں دی گئیں۔ جو ایسے تیز رفتار اور سبک رو تھے۔ کہ ہر طرف پتھروں اور کنکریوں کو روند تے چلے جاتے تھے۔“<sup>۵</sup>

۵۔ ”اور میں نے دشمنوں کے حملہ کے انتظار میں رات کاٹی۔ مگر وہ مجھے زخمی۔

کی ہے۔ ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاً مرضات الله۔<sup>۶</sup> اُن نوں میں ایسے لوگ بھی ہیں جو اللہ کی رحمائیں اپنے نفس کو بیچ ڈالتے ہیں ”جبریل و میکائیل پانچتی سر ماںے کھڑے ہیں اور کہہ رہے ہیں۔ مبارک ہو۔ مبارک ہو۔ اے ابوطالبؐ کے بیٹے اللہ تمہاری اس جانشایری سے فرشتوں پر فخر و مبارکت کر رہا ہے۔ علامہ شبیلی لکھتے ہیں۔

”رسولؐ اللہ سے قریش کو حد درجہ عداوت تھی۔ تمام آپ کی دیانت پر یہ اختداد تھا کہ جس شخص کو کچھ مال یا اساب امانت لکھنا ہوتا تھا آپ ہی کے پاس لا کر رکھتا تھا۔ اس وقت بھی آپ کے پاس بہت سی امانتیں جمع تھیں آپ کو قریش کے ارادہ کی پہلے سے جسرا ہو پچھی تھی اس بناء پر جناب امیر کو بلا کر فرمایا۔ مجھ کو ہجرت کا حکم ہو چکا ہے۔ میں آج مدینہ کو روانہ ہو جاؤں گا۔ تم میرے پلنگ پر میری چادر اور ہر کر سو رہو، صبح کو سب کی امانتیں جا کر واپس دے آنا۔ یہ سخت خطرہ کا موقع تھا۔ جناب امیر کو معلوم ہو چکا تھا، کہ قریش آپ کے قتل کا ارادہ کر رکھے ہیں اور آج رسولؐ اللہ کا بستیر خواب قتل گاہ کی سر زمین ہے، لیکن فاتح نیبر کے لئے قتل گاہ فرشیں گل تھا۔“<sup>۷</sup>

۱۷ سورۃ البقر۔ آیت ۲۰۴۔

۱۸ احیاء العلوم غزالی ارجح المطالب ص۵۔ حلیۃ الادیار تفسیر گیر جلد ۲ ص۲۸۳۔ درمنشور سیوطی اسد الغاب۔ تاریخ احمدی ص۵۔ تاریخ خمیس جلد ۳ ص۲۸۳۔ دریاء النبوة جلد ۲ ص۲۷۔ وسیلة النجاۃ ص۵۔ معارف النبوة رکن چہارم ص۵۔ تذکرہ خواص الامم ص۲۹۔  
فصل المہم ص۳۳۔ نور الایصاف ص۱۲۹۔ ۱۳۹۔ ۱۷ سیرۃ النبی ص۱۹۶۔

رسول اللہ نے پہچانا اور مظہر گئے۔ پس ابو بکر آٹے اور دونوں چل پڑے اور رسول اللہ کے پاتے اقدس سے خون جاری تھا۔ صبح تک غار میں پہنچے۔ اور غار میں داخل ہوتے۔ لے  
مسٹر گین لکھتے ہیں ہے ۔

**غارِ ثور کا واقعہ** | قریش کے لوگوں نے (حضرت) محمدؐ کی تلاش پہنچے۔ جس میں وہ خود اور ان کا ساتھی چھپے ہوتے تھے۔ مگر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ مکڑی کے جائے اور کبوتر کے گھوشنے نے جو خدا نے کافروں کی نگاہ سے بچانے کے لئے پیدا کر دیا تھا۔ ان کو یہ یقین دلایا کہ اس جگہ کوئی نہیں ہے اور نہ وہاں کوئی آیا ہے۔ ابو بکر نے خون سے کانپ کر کہا۔ ہم تو صرف دو ہی ہیں۔ مگر (حضرت) محمدؐ نے کہا نہیں ہمارے ساتھ ایک تیسرے بھی ہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ ہے۔ لے

قرآن علیم نے اس واقعہ کو اس طرح بیان کیا ہے۔

فَقَدْ نَصَرَ اللَّهُ أَذَاخْرَجَهُ الظَّالِمُونَ كُفَّارُوا ثَانِي  
أَثْنَيْنِ أَذْ هُمَا فِي الْغَارِ أَذْ يَقُولُ الصَّاحِبُهُ لَا تَخْزُنْ أَنَّ  
اللَّهَ مَعْنَا فَإِنَّا نَزَّلْنَا اللَّهَ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ (التوبہ - ۲۰)  
” خدا نے اپنے رسولؐ کی مدد کی۔ جب کافروں نے اس کو نکال دیا۔ اور جب غار میں تھے۔ تو دو میں کے دوسرا سے تھے پس وہ اپنے ساتھی سے کہتے تھے۔ عزم کرو بیشک خدا ہمارے ساتھ ہے۔ پس خدا نے اپنا سکینہ اس پر یعنی پیغمبرؐ پر نازل کیا ۔ ”

۱۶۔ تاریخ طبری جلد ۲ ص ۲۲۷ واقعہ بحیرت، تفسیر درمنشور سیوطی جلد ۳ ص ۲۳۷  
(سورۃ توبہ) ۔  
۱۷۔ تاریخ زوال سلطنت روم ۔

وَرُفَّارَةَ كَرْسَلَكَ - كَيْوَنَكَ بِلَاشَبَهَ قَلْ وَقِيدَ سَهَنَ دُرَنَ مِيرَى جَبَلَ  
عَادَتْ ہے ۔

۶۔ ” یہ میں نے ہر چیز سے قطع نظر کے محض دین خدا کی امداد کی نیت سے ایسا کیا ہے اور آئندہ بھی یہی مuhan لی ہے کہ جب تک قبر میں تکیہ لگا کرن لیتھوں ۔ ” لے

جناب امیر علیؐ ابن ابی طالبؐ نے اس موقع پر عهد کیا تھا کہ وہ زندگی بھر اپنی جان ہتھیلی پر رکھ کر دین خدا کی اسی طرح مدد کرتے رہیں گے دنیا جانتی ہے کہ حضرت علیؐ نے اس عہد کو اس شان سے نسبایا کہ اس کی مشال تازخ میں نہیں ملتی ۔

**حضرت ابو بکرؐ کی واقعہ بحیرت میں شمولیت** | جب حضرت علیؐ اس طرح بستیر رسالت پر سورہ ہے تھے۔ تو حضرت ابو بکرؐ علیؐ کے پاس آتے اور سر کار رسالت کے متعلق دریافت کیا۔ حضرت نے فرمایا رسولؐ اللہ تو غارِ ثور میں تشریف لے گئے ہیں اور اگر تمہیں ضرورت ہے تو ان سے جاملو۔ پس ابو بکر تیز رزوی سے روانہ ہوتے اور رسولؐ اللہ سے راستہ میں مل گئے رسولؐ اللہ نے انہی رات میں ابو بکر کے پاؤں کی آہٹ سن کر خیال فرمایا کہ مشرکین میں سے کوئی بیچھے آتا ہے۔ اس پر رسولؐ اللہ نے اپنی رفتار کو تیز فرمایا۔ جلدی جلدی پلنے سے آپ کی نعل مبارک کا تسمیہ ٹوٹ گیا۔ پاتے مبارک کا انگوٹھا پتھر کیساتھ لگ کر زخمی ہو گیا۔ خون بہت جاری ہوا۔ آنحضرتؐ نے رفتار میں اور جلدی فرمائی۔ ابو بکر کو خوف ہوا کہ رسولؐ اللہ پر شاق ہو گا۔ اپنی آواز بلند کی اور کلام کیا۔ پس

۱۸۔ تاریخ خمیس جلد ۱ ص ۲۶۶ ، مدارج النبوة ص ۲۳۷ ، معارج النبوة رکن ۳ ص ۲۳۷ ،  
نوزالبصار ص ۱۲۹ ، فضول المہمہ ص ۲۳۷ تذکرہ خواص الامم روفۃ الاحباب  
مواہب لدنیہ - ناسخ التواریخ -  
<http://fb.com/ranajabirabbas>

**شہرت کفار اور علیؐ** اس طرف مکہ میں جب قریش کی آنکھیں کھلی۔ تو فرش رسولؐ پر بجا تے رسولؐ کے نفس رسول علیؐ مرتضی کو دیکھا۔ حیران ہو کر پوچھا۔ محمد کہاں ہیں؟ فرمایا۔ کیا تم نے میرے پیروز دیکھا تھا۔ جو پوچھتے ہو؟ یہ سُن کر ان بدختوں نے حضرت علیؐ کو اذیت دی اور حرم کعبہ میں کچھ عرصہ قید رکھ کر چھوڑ دیا۔ ۱۷

### علیؐ کا ادا تے امانت کے بعد سفر

حضرت علیؐ ابن ابی طالب تین شب دروز و شنبوں کے درمیان نہایت دلیری سے ٹھہرے رہے۔ اور حکم رسالت کے مطابق امانتوں کو دیا پس کیا۔ جوں کے ہمینے کی شدید گرمی میں اپنے خاندان کی عورتوں کو ہمراہ لے کر پھر لیے اور سنگلاخ راستوں کو طفرا کر تکلیفیں جھیلتے، سوچے ہوتے پاؤں سے جن میں چھالے ٹپے ہوتے تھے۔ خدمت سرکار رسالت میں حاضر ہوتے علیؐ کی یہ حالت دیکھ کر رسول اللہ کا دل بھر آیا، گلے سے پیٹا یا۔ چھاوں پر لعاب دہن لگایا جس سے حضرت علیؐ کو شفا ہوئی۔ ۱۸

### قبا میں قیام

رسول اللہ غار ثور سے روانہ ہو کر قبا میں چودہ روز ٹھہرے اور یہاں لوگوں کی استدعا پر مسجد تعمیر فرمائی۔ اسی مقام پر حضرت علیؐ خدمت رسالت میں حاضر ہوتے۔ قبا میں مدینہ کے لوگ جو ق در جو ق زیارت کے لئے آتے تھے۔ دھوپ سے بچنے کے لئے ان لوگوں کے واسطے چادریں تان دی جاتی تھیں۔ حضرت ابو بکر مجھی چادر تان کر کھڑے ہو جاتے تھے۔

۱۷ تاریخ طبری جلد ۲ ص ۲۲۵ تاریخ کامل جلد ۲ ص ۲۹۔

۱۸ تاریخ کامل جلد ۲ ص ۱۵۱۔ تاریخ خمیس جلد ۱ ص ۳۸۶۔ مدارج النبوة ص ۸۴

معارج النبوة ص ۱۱۔ ابن خلدون ص ۱۲۔

آنحضرت اور ابو بکر تین دن تک غار میں مقیم رہے اسی آیام میں عامر بن فہرہ کھانا لے کر آیا کرتا تھا۔ اور علیؐ ساماں سفر کا انتظام فرماتے تھے، پس حضرت علیؐ نے بھرپوں کے اوٹوں میں سے تین اونٹ خرید فرمائے اور ان کے لئے ایک دلیل یعنی رہبر اجرت پر مقرر کیا۔ جبکہ تیسرا رات کا کچھ حصہ گزر گیا۔ تو علیؐ اونٹ لے کر آتے تھے لیں آنحضرت اپنے اونٹ پر سوار ہوتے اور ابو بکر اپنے پر اور مدینہ کی طرف روانہ ہو پڑتے۔ ۱۹

بعض موڑھین نے لکھا ہے کہ جن اوٹوں پر حضرت ابو بکر کے اونٹ رسول اللہ سوار ہو کر مدینہ کی طرف روانہ ہوئے۔

حضرت ابو بکر کے اونٹ تھے۔ اس کی تفصیل اس طرح ہے۔ "حضرت ابو بکر کے دو اونٹ تھے۔ جن کو انہوں نے چار سو درہم میں یا ایک روایت کی رو سے آٹھ سو درہم میں خریدا تھا۔ اور چار ہمینے تک چارہ وغیرہ کھلا کر خوب تیار کر کے اپنے پاس رکھ لیا تھا۔ اس موقع پر دونوں کو رسول اللہ کی خدمت میں بطور بدیہی پیش کیا۔ آپ نے فرمایا۔ میں انہیں قیمت دے کر قبول کر سکتا ہوں۔ لیں نو سو درہم میں حضور نے حضرت ابو بکر سے ایک ناقہ خرید لیا۔" ۲۰

اس خرید و فروخت کا ذکر کر کے شاہ عبدالحق محدث دہلوی نے اس کی حکمت کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے کہ جناب رسولؐ خدا نہیں چاہتے تھے کہ خدا کی راہ میں کسی شخص کی امداد و اعانت کو قبول فرمائیں۔

پس ایک ناقہ پر رسولؐ خدا اور ایک ناقہ پر حضرت ابو بکر سوار ہو کر مدینہ کی طرف روانہ ہو گئے۔

۱۹ تفسیر در مشور جلد ۳ ص ۲۲۶ (سورہ توبہ)۔

۲۰ مدارج النبوة جلد ۲ ص ۲۲۔

جناب رسالتاً بصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ۲۴ ستمبر ۱۹۷۳ء مطابق  
ریبع الاول ۱۴۰۲ھ بروز جمعرات شهر مدینہ میں داخل ہوتے تھے  
تعمیر مسجد نبوی مدینہ میں کچھ قیام فرمانے کے بعد رسول اللہ نے  
تعمیر فرمائی۔ جو کچھ ایشیوں کی تھی۔ اور اس پر کم  
کے پتوں اور گھاس پھونس کی چھت تھی۔ اس کی تعمیر میں رسول اللہ  
بنفس نفیس حصہ لیا۔ اس کے ارد گرد کچھ کچھ جھرے بناتے گئے۔  
میں خود حضور نے اور حضور کے خاندان اور بعض مہاجرین نے سکو  
ختپار کی۔

صحابٰ صفحہ

صحاب صفحہ مسجد کے بالکل قریب حضور نے ایک صفحہ (چبوڑہ) جس پر گھاس چھونس کی چھت ڈال دی۔ اس چبوڑہ نا دار و مفلس مسلمان پڑے رہتے تھے۔ اور اہل صفحہ یا اصحاب صفحہ ہلاتے تھے سر کار برسالت ان کی ضروریات کے کفیل تھے۔ آپ ان کا نے اور کپڑے کی خبر گیری فرماتے اور اکثر اوقات ان کے ساتھ بد کھانا کھاتے تھے۔

قدموانخات

**عقد معاہدات**

رسول اللہ کے تدبیر اور دُورانیشی نے خانہ بر  
مہاجرین کو انصار کے ساتھ رشتہ اخوت میں بننے  
لیا۔ اور ایک ایک مہاجر کو ایک ایک انصاری کا بھائی بنایا۔ حضرت سلمان  
وابودردہ کا۔ حضرت ابوذر منذر بن عمر کا حضرت عمار پسر کو حذفیہ میانی کا۔ صعب بن  
البیلوب انصاری کا۔ زبیر بن عوام کو سلامہ بن دقش کا۔ ابو عبیدہ جراح کو سعد بن  
احضرت غنمہ کو اوس بن ثابت کا۔ حضرت عزرا کو عقبان بن مالک کا اور حضرت ابو بکر کو خان  
ن زید انصاری کا۔ مگر انہی ذات اور حضرت علیؓ کو کسی انصاری کا بھائی نہیں بنایا۔ بلکہ حضرت

مدینہ طیبہ میں سرکار رسالت کا اور وہ مسعود سے مدینہ کی طرف روانہ ہوتے۔ تو قبائلے مدینہ تک دور ویہ لوگ کھڑے تھے۔ اہل مدینہ کے جوش و خروش اور مسیرت و انبساط کا عجیب عالم تھا۔ تکبیر کے نغمے بلند تھے۔ ہر فرد مکہ کے جلاوطن بنی کی راہ میں آنکھیں بچھا رہا تھا۔ مسلمانوں کی لڑکیاں اشعار پڑھ رہی تھیں۔ جن کا ترجمہ حسب ذیل ہے۔

”چودھویں رات کا چلنڈھم پر طلوع ہوا۔ وداع کی کھاٹیوں کی طرف سے۔ ہم پر خدا کا شکر واجب ہے، جب تک دعا مانگنے والے دعا مانگیں۔ اللہ کے رسول! تیرے حکم کی

اطاعت فرض ہے۔“ رسول اللہ اپنے ان عقیدت مند جان شاروں کے جوشِ محبت کو دیکھ کر خوش تھے اور اللہ کا شکر کادافمار ہے تھے۔

ابو ایوب انصاری اور ان کی اولاد کا ابدی شرف | مدنیہ کا ہر شخص چاہتا تھا کہ رسول اللہ اپنے قوم مینت لزوم سے اسی کے لگھ کو شرف بخشیں حضور نے شہر میں داخل ہوا کہ اپنی اونٹنی کی مہار چھوڑ دی۔ اور فرمایا کہ جہاں یہ اللہ کے حکم سے مٹھے ہے گی، ہم وہیں قیام کریں گے۔ آخر اونٹنی ابو ایوب کے مکان کے سامنے جا کر بیٹھ گئی۔ چنانچہ رسول اللہ کے قیام کی سعادت ابو ایوب کے حصہ میں آئی۔ یہ وہ ابدی شرف تھا۔ جس پر ابو ایوب اور ان کی اولاد ہمیشہ فخر کرتی رہتے گی۔ حضرت ابو ایوب قبیلہ بنی بخار کے ایک فرد تھے اور اس خاندان کو رسول اللہ کے نصیال ہونے کا شرف حاصل تھا۔ رسول اللہ کے پردادا حضرت ہاشم کی زوجہ محترمہ اور حضرت کے دادا عبد المطلب کی والدہ معظمه بی بی سلی اسی قبیلہ سے تھیں۔

۳۔ **منافقین** - ان کا سردار عبداللہ بن ابی عطا جسے اہل مدینہ رسول اللہ کی تشریف آوری سے پہلے حکمران بنانے کی تیاریاں کر رہے ہے تھے۔ مگر اسلام کی وجہ سے وہ حکمران بننے میں ناکام رہا۔ منافقین بظاہر مسلمان تھے۔ مگر اندر ورنی طور پر رسول اللہ سے کینہ رکھتے تھے۔ رسول اللہ ان سے حسین سلوک سے پیش آتے تھے۔ ان کے قصوروں سے حضم پوشی فرماتے تھے۔ تاکہ یہ صدق دل سے مسلمان ہو جائیں۔

**دستور وہ ملین مدینہ** | اہل مدینہ نے سرکار بر سالت کو اپنے شہر کا حاکم اعلیٰ تسلیم کر لیا۔ حضور نے اہل مدینہ کے لئے دستور حکومت مرتب فرمایا۔ یہ دستور اس طرح پر تھا۔

- ۱۔ تمام تنازعات کا فیصلہ اللہ کا رسول کرے گا۔
- ۲۔ مسلمانوں اور یہودیوں کے مملکت میں یکساں حقوق ہوں گے۔
- ۳۔ دونوں فریق اپنے اپنے دین پر فائز رہیں گے اور ایک دوسرے سے تعریض نہیں کریں گے۔
- ۴۔ مدینہ پر حملہ ہو گا تو دونوں فریق مل کر اس کا دفاع کریں گے۔
- ۵۔ جب کسی بیرونی طاقت سے صلح یا معاهدہ کریں گے۔ تو دونوں فریق اکٹھے کریں گے۔

- ۶۔ فریقین مدینہ کے اندر خونریزی نہیں کریں گے۔
- ۷۔ حالت جنگ میں فریقین ایک دوسرے کی مدد کریں گے۔
- ۸۔ دستور بیشاق مدینہ بھی کھلاتا ہے۔ مگر یہودیوں نے اس معاهدہ کو توڑ کر اپنی تباہی کا خود سامان کر لیا۔

علیٰ کا ہاتھ پکڑ کر فرمایا۔ علیٰ میرے بھائی ہیں۔

جو لوگ ہجرت کر کے مدینہ چلے آتے تھے۔ انہیں **مہاجرین و انصار** حضور کی مدد کی سعادت حاصل کی۔ وہ انصار کھلاتے ہیں جو لوگ اپنا وطن چھوڑ کر آتے تھے۔ حضور نے ان میں سے ایک ایک ایک انصاری کے حوالے کر دیا یہ انصار مہاجرین سے بھائیوں سے بڑھ کر سلوک کرتے تھے، مگر میں رہنے کو جگدی۔ اپنے گھر کا آدھا سامان دیا۔ اپنی کھیتی باڑی کو بانٹ کر آدھا ان کے سپرد کر دیا۔ انصار میں سے جو کار و بار کرتے تھے، انہوں نے اپنے مہاجر بھائیوں کو اپنے کار و بار اور تجارت میں برابر کا شریک بنالیا۔

**مدینہ کے مختلف گروہ** | ۱۔ اوس و خزرج کے قبائل جو پہلے مشترک تھے مسلمان ہو گئے۔ رسول اللہ کی تشریف آوری سے پہلے یہ بر سر پیکار تھے۔ اب رسول اللہ کی بدولت انخوٽ اسلامی سے بہرہ ور ہوتے۔ اوس و خزرج زراعت پیشہ تھے۔ ۲۔ یہودی - یہود کے تین قبیلے بنو نضیر، بنو قینقاع، بنو قریظہ مدینہ میں آباد تھے۔ ان کے مخلوقوں کو قلعے کہتے تھے۔ وہ سود خوری اور تجارت کی وجہ سے بہت مالدار تھے، شروع میں انہوں نے رسول اللہ کی تشریف آوری کو بُرا نہ سمجھا۔ مگر جب دیکھا کہ حضور حضرت عیسیٰ کو اللہ کا سچا نبی کہتے ہیں۔ اور ان کی تعریف کرتے ہیں تو میسح علیہ السلام سے دشمنی کی وجہ سے حضور کے مخالف ہو گئے۔

۳۔ عیسائی - تعداد میں قحط سے تھے۔ جب انہوں نے دیکھا کہ رسول اللہ توحید کے علمبردار ہیں۔ تسلیت، رہبانیت اور پوپ کے الہی اقتدار کی مخالفت کرتے ہیں۔ تو آپ سے برگشتہ ہو گئے۔

بُت پرستوں کو مذہب کے نام پر اُبھارا۔ اور اپنے گرد جمع کیا اور اپنی اکثریت سے مدینہ کے لوگوں کو ڈرایا۔ کہ اگر وہ مسلمانوں کو اپنی پناہ میں لئے رہیں گے۔ تو ان کو سزا دی جاتے گی۔ جب ان کے ڈرانے دھمکانے کا اہل مدینہ پر اثر نہ ہوا تو پھر انہوں نے مدینہ پر حملہ شروع کر دیتے۔

**غزوہ بدر** سب سے پہلی مستقل لڑائی جو مشرکین مکہ اور سرکار رسالت میں کے درمیان ہوئی وہ غزوہ بدر ہے۔ بدر، مدینہ سے آسی پروز جمع ہوئی۔ مدینہ میں خبر پہنچی کہ قریش بڑی تیاری کے ساتھ حملہ کرنیوالے ہیں اور یہ محی سنا گیا کہ ابو جہل کی قیادت میں ایک ہزار مسلح فوج مدینہ پر حملہ کرنے کے لئے روانہ ہوئی ہے۔ ان کے پاس سات سو اونٹ اور تین سو گھوڑے ہیں۔ اکثر سپاہی زرہ پوش ہیں۔ ان کے پاس نیزے، ڈھالیں اور تلواریں ہیں۔ اور ابو یوسفیان تیس سواروں کے ساتھ اور ہزار آدمیوں کے قافلہ کے ساتھ اس باب تجارت لارہا ہے۔ اس طرح مسلمان دونوں طرف سے گھر جائیں گے۔ رسول اللہ یہ خبر سن کر جو فوج لے کر ان کے مقابلہ کے لئے نکلے۔ اس کی تعداد ۳۱۳ محتی۔ ان کے پاس کل ۲، گھوڑے اور ستر اونٹ تھے۔ اور چند تلواریں تھیں۔ عقاب نامی علم نفس رسول علیٰ مرتضیٰ کے شانوں پر لہرا رہا تھا۔ انصار کے علم بردار سعد بن عبادہ تھے۔ سرکار رسالت نے میدان جنگ میں اُک سجدہ میں سر رکھ دیا۔ اور درگاہ سرکار احادیث میں اس طرح دعا مانگی۔

**سرکار رسالت کی دعا** میرے اللہ! اگر موحدین کی یہ مٹھی بھر جماعت کرنے والا کوئی نہیں رہے گا۔

۱۶ تاریخ طبری جلد ۷ ص ۲۲۳ -

# آمُّهُواں بَاب

## غزوات

غزوہ بدر رمضان المبارک ۲۲ھ (ماج ۲۲ھ)

ایسی دفاعی لڑائیاں جن میں دفاعی لڑائیاں اور ان کے اسباب

رسول اللہ نے بنفسِ نبی میں حصہ لیا ہے۔ ”غزوات“ کہلاتی ہیں۔ یہ لڑائیاں رسول اللہ نے اسلام کو دشمنوں سے بچانے کے لئے لڑائی تھیں۔ اس موقع پر بنی امیہ اور دُوسرے معاندین کفار کو انداشتہ ہوا کہ اگر لوگوں نے دین اسلام قبول کر لیا تو ان کے دھرم ”بُت پرستی“ کا خاتمہ ہو جائے گا۔ اور جابر قبیلہ کا چراغ ہمیشہ کے لئے گل ہو جاتے گا۔ حضورؐ کی تعلیم برآ راست کسی خاندان کی بلندی اور کسی خاندان کی پستی کی حمایت نہیں کرتی۔ آپ کی تعلیم میں بلندی اور عزت کا معیار صرف کردار کی خوبی اور فرائض ان افراد کی بجا آوری ہے اور اس معیار پر بنی امیہ اور عرب کے دُوسرے قبیلے پورے نہیں اترتے تھے۔ اس طرح ان کے سیاسی اقتدار کو صدمہ بہنچتا تھا۔ نیز بنو امیہ کو جب یہ معلوم ہوا کہ سرکار رسالت اب مدینہ میں محفوظ ہیں اور مسلمان بھی امن و راحت کی زندگی بسکر رہے ہیں تو ان کے حسد، دشمنی اور عداوت کی کوئی انتہا نہ رہی اور یہ سمجھنے لگے کہ اب اسلام کا بول بالا ہو گا۔ ان کا دین بُت پرستی مٹ جاتے گا۔ اور بنو ہاشم کو فرعون ہو گا۔ تو انہوں نے عرب کے

محمد، علیؑ اور اولاد علیؑ کی عداوت اس طرح جاگزین ہوئی کہ اس کے اثرات صدیوں تک نمایا ہوتے رہے۔

**بدار کے قیدیوں سے سلوک** | اس لڑائی میں کفار کے جو ستر افراد اچھا سلوک کیا گیا۔ یہ قیدی مختلف مسلمانوں کے سپرد ہوتے تھے۔ ان سے نہایت انہیں کھلاتے تھے اور خود فاقہ سے رہتے تھے مالدار قیدیوں کو فذیہ لے کر رہا کر دیا گیا۔ تعلیم یافتہ قیدیوں کے ساتھ یہ فیصلہ ہوا۔ کہ وہ مدینہ کے دس دن مسلمان رکنوں کو لکھنا پڑھنا سلخا دیں تو انہیں رہا کر دیا جاتے گا۔ نادر قیدی بلا فذیہ رہا کر دیتے گئے۔

**تزویج جناب سیدہ** | سے ہوا۔ علامہ دیلمی کہتے ہیں کہ اس موقع پر سرکار رسالت نے ارشاد فرمایا، کہ اگر علیؑ نہ ہوتے تو فاطمہؓ کا کوئی کفوہ نہ ہوتا۔ سیدہ طاہرہ کا مہر ۲۸ م McConnell چاندی تھی۔ اور یہ وہ مبارک نکاح ہے جس سے بقایہ نسل رسالت ہوا۔ حضور نے فرمایا۔ کہ ہر بُنی کی اولاد اس کی اپنی پشت سے ہوئی۔ مگر میری اولاد صلب علیؑ سے ہوگی۔ (طبرانی) انس بن مالک سے روایت ہے کہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ انس اللہ تعالیٰ نے مجھ پر دحی کی ہے کہ میں فاطمہؓ کا عقد علیؑ سے کر دوں۔ (مدارج النبوة)

حضرت فاطمہؓ کا عقد جب حضرت علیؑ سے ہو چکا۔ تو سرکار رسالت نے اس طرح دعا فرمائی۔ بار الہا! میں نے فاطمہؓ اور اس کی ذریت کو شیطان کی شر سے تیری پناہ میں سونپا۔ (مدارج النبوة) رسول اللہ نے اس موقع پر یہ بھی ارشاد فرمایا۔ الہی ان دونوں سے اولاد طیب و طاہر پیدا فرما۔ (مدارج النبوة)

لطائی شروع ہوئی۔ صف کفار سے عتبہ، شیبہ اور ولید میدان میں آتے اس طرف سے ان کے مقابلہ میں تین ہاشمی نوجوان علیؑ، حمزہؓ اور عبیدہ بن الحارث مقابلہ میں نکلے۔ ولید کے مقابلہ میں علیؑ، شیبہ کے مقابلہ میں حمزہؓ اور عتبہ کے مقابلہ میں ابو عبیدہ بن الحارث تھے۔ ہاشمی تلواروں کے پہلے ہی حملہ میں ولید اور شیبہ خاک پر ترطیبے نظر آتے۔ اور ختم ہو گئے۔ عبیدہ اور عتبہ میں تلوار پلی۔ عبیدہ زخمی ہو کر گئے۔ اسد اللہ الغائب علیؑ ابن ابی طالبؓ ولید کو قتل کر چکے تھے، فوراً عتبہ کے سر پر پہنچا اور ایک ہی داریں اس کا خانہ کر دیا۔ ابوسفیان کے تین قربی رشتہ دار قتل ہو گئے۔ ایک حمزہؓ کے ہاتھ سے، دو علیؑ کے ہاتھ سے حضرت علیؑ حضرت عبیدہ کو اٹھا کر خدمت رسالت میں لائے۔ عبیدہ زخمی سے چور ہتھے۔ خدمت سرکار رسالت میں عرض کیا۔ کیا میں درجہ شہادت سے محروم رہا؟ فرمایا نہیں! تم نے درجہ شہادت کو حاصل کر لیا۔ اس کے بعد لڑائی تیز ہو گئی۔ نصرت الہی شامل حال تھی۔ ابو جہل بھی اس لڑائی میں مارا گیا۔ کفار کو شکست ہوئی۔ ابوسفیان کو بھاگنا پڑا۔ اور مسلمان مظفر و منصور مدینہ میں آتے۔

**غزوہ بدرا کے ہمیروں** | اس لڑائی میں ستر نامور کافر مارے گئے۔ جن میں سے ۳۵ صرف حضرت علیؑ ابن ابی طالبؓ نے قتل کئے اور باقی ۳۵ کو سارے مسلمانوں نے مل کر مارا۔ اسی لئے علامہ شبیلی اس کے متعلق لکھتے ہیں۔

”غزوہ بدرا کے ہمیروں (اسد اللہ الغائب، علیؑ ابن ابی طالبؓ ہیں)“ لئے اس لڑائی سے مسلمانوں کی فوجی طاقت کی دھاک کفار پر بیٹھ گئی۔ **نماج** | اسلام کے خلاف جو خطرہ تھا۔ مل گیا۔ اور مدینہ کو استحکام حاصل ہوا۔ البتہ کفار کے دلوں میں انتقام کی آگ بھڑک اٹھی اور بنو امیہ کے دل میں

زدہ پوش جوان تھے۔ دو سوسوار، ہزار اونٹ اور پندرہ ہو ڈین تھیں اور ابوسفیان کی بیوی ہندہ بھی اپنی چودہ سالیوں کے ساتھ میدان جنگ میں موجود تھی اس فوج نے اُحد کے مقام پر ڈیرے ڈال دیتے۔

**لشکرِ اسلام** [بسر کا ریاست کو جب علم ہوا۔ تو حضور نے بھی شکر کو ترتیب اور اوس کا علم اسید بن حفیر کو دیا۔ روانگی کے وقت لشکر کی کل تعداد ایک ہزار سی پانچ ہے۔ لیکن مدینہ سے باہر نکل کر جب عبداللہ بن ابی مناف قن اپنے تین سو ساخنیوں کو لے کر علیحدہ ہو گیا۔ اور واپس چلا آیا۔ تو میدانِ جنگ میں صرف سات سو جان شارباقی تھے۔ کل فوج میں صرف دو گھوڑے اور سو زدہ پوش تھے۔ ۲۶

**کفار کی عورتیں** [کفار کے لشکر کو ابوسفیان کی بیوی اپنی ساتھیوں کے ساتھ یہ اشعار سنائی رہی تھیں:]

خن بنات طارق نمشی على المارق  
ان تقبلوا زفعانی او تدبیر و انفارق  
فرات غیره واهق

”ہم حسن و جمال میں ستارہ ہاتے نلک کی رکیاں ہیں۔ ہم ناز و نعمت سے ریشی گدوں پر چلنے پھرنے والیاں ہیں۔ الگم و نمن کے مقابلہ میں پیش قدمی کرو گے

۱۔ مدارج النبوة ص ۱۷۱۔ سیرت ابن ہشام ص ۱۷۱ کامل جلد ۲ ص ۱۷۱ طبری جلد ۲ ص ۱۷۱  
خمیس جلد ۱ ص ۱۷۱، ابن خلدون ۲ ص ۱۷۱۔

۲۔ سیرت النبی ص ۱۷۱ و ۱۷۲ کامل جلد ۲ ص ۱۷۱۔ طبری جلد ۲ ص ۱۷۱ سیرت ابن ہشام جلد ۲ ص ۱۷۱۔ مدارج النبوة ص ۱۷۱ و ۱۷۲۔  
۳۔ استیعاب جلد ۲ ص ۲۸۶ مطبوعہ دکن۔

۴۸ اسی سال غزوہ بنی قینقاع پیش آیا۔ جس کا تذکرہ تسلسل کی بنا پر آگے چل کر کیا جاتے گا۔

۳۷ھ ہی میں رمضان کے روزے: عیدِ نماز اور زکوٰۃ فطرہ کا حکم آیا۔ نیز اسی سال مسلمانوں نے نماز عید بجماعت ادا کی۔

## غزوہ اُحد

۷، شوال ۳۷ھ، ۲۳ ماہِ جمادی ۲۵ء

**غزوہ اُحد کے اسباب** [یہ لڑائی غزوہ بدر کی شکست کے انتقام میں ہوئی۔ جنگ بدر میں ابو جہل، عتبہ، شیبہ اور حنظله جیسے نامور قریش مارے گئے تھے اس لئے مکہ میں ان کفار کی صرف ماتم بچ گئی۔ ابو جہل کے قتل ہونے پر کفار مکہ کی قیادت ابوسفیان کے ہاتھ آئی۔ ابوسفیان نے قسم کھائی، کہ جب تک مقتولین بدر کا بدلم نہیں لے گا۔ اس پر دنیا کی لذتیں حرام رہیں گی۔ جنگی تیاریوں کا سلسلہ ایک سال تک جاری رہا۔ ابو جہل کا بیٹا عکرہ اور ابن ربیعہ ابوسفیان کے پاس گئے اور مشورہ کے بعد یہ طے پایا کہ اس سال تجارتِ شام کا جو کچھ منافع ہو وہ سب جنگی ساز و سامان میں صرف کر کے بدر کا پورا پورا انتقام لیا جاتے۔

**شعراء** [ابوغرۃ اور ابن زبیری شاعروں کو بدر کے انتقام کے لئے اپنے اشعار میں لوگوں کو بھڑکانے کا موقعہ ملا۔ ۱۷

**لشکرِ کفار** [ابوسفیان پوری تیاریوں کے ساتھ نامی گرامی بہادروں کو لے کر روانہ ہوا۔ فوج کی تعداد تین ہزار تھی۔ جن میں سات سو

۱۔ تاریخ کامل جلد ۲ ص ۱۷۱ مدارج النبوة ص ۱۷۱۔

بڑھ رہے تھے۔ آپ نے بیٹ کرو حشی پر حملہ کرنا چاہا۔ مگر آپ را کھڑا کر گر  
بڑھے اور شہادت سے سرفراز ہوئے۔

### ہندہ کا جوش انتقام

ہندہ نے جناب حمزہ یادوسرے مسلمانوں کی نعشوں سے کیا سلوک کیا۔ اس سلسلہ میں

علامہ شبیلی نعماں لکھتے ہیں:

”خاتونانِ قریش نے انتقام بدر کے جوش میں مسلمانوں کی نعشوں سے بدلتے ہیں۔ ان کے ناک، کان کاٹ لئے۔ ہندہ نے ان پھولوں کا ہار بناایا اور اپنے گلے میں ڈالا۔ حضرت حمزہ کی نعش پر گئی اور ان کا پیٹ چاک کر کے کلیج نکالا۔ اور چیا گئی۔ لیکن گلے سے نیچے نہ اُتر سکا۔ اس لئے اُنکل دینا پڑا۔“

تاریخوں میں ہندہ کا لقب جو جگہ خوارہ لکھا جاتا ہے۔ اسی بنا پر لکھا جاتا ہے۔ ۱۰

ابن عبدالبرنے تو یہ روایت بھی لکھ دی ہے کہ اس نے حضرت حمزہ کے جگہ کو بھون کر کھایا۔ ۱۱

یہ بنی امیہ کی عورتوں کی سنگ دلی ہے۔ حالانکہ عورتیں رقیق القلب ہوتی ہیں۔ جس قبیلہ کی عورتیں اس قدر قسی القلب ہوں۔ ان کے مردوں کی کیا حالت ہوگی۔ اس واقعہ سے آپ اس عناد اور دشمنی کا اندازہ کر سکتے ہیں جو اس قبیلہ میں بنی ہاشم کے لئے موجود تھی۔ جب قبیلہ کی عورتوں کے عناد کا یہ عالم ہو۔ اس کے سنگ دل مردوں کے دل میں کیا عداوت ہوگی۔

الغرض حضرت علیؓ اور حضرت ابو دجانہ انصاری کے حملوں نے دشمن کے پاؤں اکھاڑا دیتے۔ ابوسفیان بھاگ نیکلا۔ علامہ شبیلی اس سلسلہ میں تحریر فرماتے ہیں۔

اور آگے بڑھتے جاؤ گے۔ تو ہم تمہیں اپنے گلے سے لگائیں گی۔ (اور دیکھو) اگر قم پلیٹ پھراو گے تو ہمیشہ کے لئے ہم قم سے الگ ہو جائیں گی۔ ایسا الگ ہونا جس کے بعد ہم دمخت کا کوئی جذبہ باقی نہیں رہے گا۔“

ان اشعار میں تحریص و ترعنیب بھی موجود ہے۔ اور تحنویف و تنبیہ بھی۔ اگر فتح پر وصال کے وعدے ہیں تو بھاگنے پر ہجر کی دھمکیاں۔ بہر حال یہ اشعار مخالفین سر کارِ رسالت کے اخلاق و اطوار کے آئینہ دار ہیں۔

### پہاڑ کا ہم درہ

جبلِ احمد کے پاس پہنچ کر رسول اللہ نے ایک پہاڑی درہ پر پچاس تیر انداز سوار مفرغ کر دیتے۔ تاکہ اگر دشمن مسلمانوں پر حملہ کرنے کے لئے کوئی فوج بھیجے تو یہ تیر اندازا اسے روکیں۔ ان تیر اندازوں کو حضور نے ہدایت کی اور تاکیدی حکم فرمایا کہ خواہ کچھ ہو وہ اپنی جگہ پر ڈٹے رہیں۔ عبد الدین بن جبیر اس دستے کے سردار تھے۔

### آغا ز جنگ

اب جنگ شروع ہوئی سب سے پہلے قریش مکہ کا علمدار طلحہ صفت شکر سے باہر نکلا۔ اور اس نے مبارز طلبی کی۔ اس کے مقابلہ میں حضرت علیؓ مرتضی نکلے۔ حضرت علیؓ نے پہلے ہنی حملہ میں اسے موت کے گھاٹ اتار دیا۔ اس پر طلحہ کا بیٹا جوش عضب میں شکر سے باہر آیا۔ حضرت حمزہؓ نے اس کا خاتمہ کر دیا۔ پھر عام جنگ شروع ہو گئی۔ حضرت علیؓ حضرت حمزہؓ اور حضرت ابو دجانہ انصاری دشمن کی فوج میں گھس گئے اور ان کی صفوں کو الٹ کے رکھ دیا۔

### حضرت حمزہؓ کی شہادت

حضرت حمزہؓ جوش ایمانی سے دادشجاعت دے رہے تھے۔ کہ مطعم بن جہیز کے جبسی علام وحشی نے پھر تی سے حضرت حمزہؓ پر دُور سے نیزہ پھینکا۔ یہ نیزہ آپ کی ناف میں اس وقت لگا۔ جبکہ آپ دشمن کی صفیں کاٹنے ہوتے آگے

کچھ پہاڑ پر چڑھ کر جا بیٹھے اور رسول اللہ پکار رہے تھے۔ اے بندگان خدا! میرے پاس آؤ۔ میرے پاس آؤ۔ ۱۷

**قرآن میں فرار کی تصویر** | پہاڑ پر بھاگ جانے کو خدا نے مجھی اپنے کلام پاک میں یاد دلایا ہے۔

اذ تصعدون ول وتلون على احدي والرسول يدعوكم ۲۰  
”یاد کرو اس وقت کو جب جان کے خوف سے بھاگے پہاڑ پر چڑھ سے جاتے تھے اور کسی کی طرف مرد کر بھی نہیں دیکھتے تھے۔ اور رسول تم کو پکار رہے تھے“ ۱۸

علم بلا غفت میں دسترس رکھنے والے خوب جانتے ہیں کہ اس آیت سے مستثنے اتنے کم افراد رہ گئے تھے کہ مقام خطاب میں سب کی طرف نسبت دینا صحیح ہوا۔ اگر آدھی، چوتھائی جماعت بھی ثابت قدم ہو تو منکلم کو حق پیدا نہیں ہوتا۔ کہ پوری جماعت کی طرف نسبت دے کر واقعہ کو بیان کرے۔ بلکہ صاف معلوم ہوتا ہے کہ مستثنے صرف چند افراد تھے۔ اور جماعتی لحاظ سے سب کی یہ حالت تھی۔ جو بیان ہوئی۔ اس آیت کی توضیح کے بعد تاریخ کے مطالعہ کی زیادہ ضرورت نہیں رہتی۔ انس بن مالک کے چھانس بن نظر اڑتے بھرتے آگے بڑھے تو انہوں نے دیکھا کہ حضرت عمر اور عطہ چند مہا بربن کے ساتھ ہاتھ پر چھوڑ رہے، ہتھیار بھینکے، علیحدہ بیٹھے ہیں۔ پوچھا تم یہاں کیا کر رہے ہو۔ جنگ سے کیوں من موت لیا۔ انہوں نے جواب دیا کہ رسول اللہ تو قتل ہو گئے (اب لاط کیا کریں؟)۔ یہ سُن کرانس نے کہا۔ پھر رسول کے بعد زندہ رہ کر تم کیا کرو گے؟ یہ کہہ کر خود فوج میں گھسن گئے۔ اور اڑتے اڑتے خود شہید ہو گئے۔ بعد میں جب ان کی نعش کو دیکھا تو اس بزرگوار کے جسم پر تیر اور نیزے کے ستر زخم تھے، کوئی شخص پہچان نہ سکتا۔

**فتح شکست ہو گئی، کیوں؟** | علم بداروں کے قتل اور حضرت علی اور ابو دجانہ انصاری کے بے پناہ حملوں سے فوج کے پاؤں اکھڑ گئے۔ پُر جوش ناز نینیں جو اپنے رجزوں سے سپاہیوں کے دل ابھار رہی تھیں۔ وہ مجھی بدحواسی کے ساتھ ہیچھے ہیں۔ اور مطلع صاف ہو گیا۔ ۱۹

لیکن غصب یہ ہوا کہ مسلمان رطانی کو چھوڑ کر لوٹ میں پڑ گئے اور تیراندازوں کا جو دستہ درہ پر مامور تھا مورخ پر چھوڑ کر لوٹ میں شامل ہو گیا۔ عبد اللہ بن جبیر پیچا کئے نے لاکھ سرماڑا روکا۔ ہٹایا۔ مگر ساہنیوں نے غنیمت کے لائق میں ایک نہ سُن۔ ۲۰

خالد بن ولید جو اس وقت کفار کے لشکر میں تھا۔ اس نے اس زبردست مورچے کو خالی دیکھا۔ موقعہ کو غنیمت سمجھا اور فوراً کفار قریش کے ایک دستے مسلمانوں پر حملہ کر دیا۔ عبد اللہ بن جبیر اپنے ہند ساہنیوں سکھا تھے جم کر رکے۔ آخر دہ سب کے سب شہید ہو گئے۔ خالد نے ٹرد کر اس مورچے پر قبضہ کر لیا۔ اور پھر اپنے دستے سے ان لालچی مسلمانوں پر سخت حملہ کر دیا۔ یہ مسلمان لوٹ مار میں معروف تھے کہ یکا یک پیچے سے تلواریں پڑنے لگیں۔ ادھر سامنے سے ابوسفیان بھی خالد کے حملہ کو دیکھ کر بھاگی ہوئی فوج لے کر پلٹ پڑا۔

**مفرورین احمد** | نکلے حضرت عمر اپنے متعلق خود ارشاد فرماتے ہیں۔

”جب روز احمد ہم کو شکست ہوئی تو میں بھاگا۔ یہاں تک کہ پہاڑ پر چڑھ گیا۔ اگر تم دیکھتے تو معلوم ہوتا، کہ میں پہاڑی باشدوں کی طرح پہاڑ پر اچک رہا تھا۔ اصحاب رسول آنحضرت کو چھوڑ کر بھاگ گئے۔ کچھ شہر مدینہ کی طرف چلے گئے۔

۱۷ سیرت النبی ص ۲۶۶۔ طبری ص ۱۶۔ کامل ص ۱۴۳۔ ۱۸ تاریخ ابن الوردي۔

۱۹ تفسیر جامع البيان ابن جریر طبری جلد ۲ ص ۹۶۔ کنز العمال جلد اصل ۲۲۹۔ تفسیر منشی سوری طی جلد اصل ص ۸۸۔

کی جان میں جان آئی۔ پہلے سے زیادہ شدت و قوت کے ساتھ دشمنوں پر حملہ کر کے پیچے ہنادیا۔ ۷۶

صاحب مدارج النبوة شاہ عبدالحق لکھتے ہیں جب مسلمان شکست کا حضرت رسولؐ کو تھا چھوڑ گئے۔ اپنے سخت غصہ میں تھے اور حضورؐ کی پیشافی سے پسینہ موئیوں کی طرح ٹپک رہا تھا۔ اس حالت میں آپؐ کی نظر حضرت علیؑ مرتفع پر پڑی۔ کر حضورؐ کے پہلوتے مبارک میں کھڑے ہیں۔ حضورؐ نے فرمایا۔ اے علیؑ! تم اپنے بھائیوں سے کیوں نہ جاتے؟ اس پر حضرت علیؑ نے عرض کیا۔ "حضورؐ! کیا میں ایمان لانے کے بعد کافر ہو جاتا۔ مجھے تو آپ کی پیرودی سے کام ہے ایسے دوستوں، اور بھائیوں سے کام نہیں جو غنیمت کے پیچے پڑ گئے اور شکست کا باعث ہوئے۔" اسی اثناء میں کافروں کی ایک جماعت نے رسولؐ اللہ پر حملہ کیا۔ آپؐ نے فرمایا۔ یا علیؑ! اس گروہ سے یہی حفاظت کیجئے اور میری نصرت اور خدمت کا حق بجالائیے کہ یہی میری امداد کا وقت ہے۔ علیؑ مرتفع اس گروہ پر حملہ اور ہوتے۔ انہیں تباہ و بر باد کیا او منشر کر دیا اور ان میں سے ایک جماعت کثیر کو جہنم پہنچا دیا۔ ۷۷ یہی شاہ عبدالحق لکھتے ہیں۔

جب علیؑ مرتفع کرم اللہ وجہہ نے اس طرح شجاعت کا اظہار فرمایا اور رسولؐ اللہ کی نصرت کا حق ادا کیا تو حضرت جبریلؐ نے سر کار درسات سے عرض کیا یہ انتہائی مواتاں اور قربانی اور جو انفرادی ہے جو اس وقت علیؑ سے ظاہر ہوئی ہے۔ حضورؐ نے فرمایا۔ کیوں نہ ہو۔ علیؑ مجھ سے ہے اور میں علیؑ سے ہوں۔ اس وقت جبریلؐ ایمؐ نے عرض کیا۔ میں آپ دونوں سے ہوں۔ کہتے ہیں کہ اس وقت لوگوں نے سننا کہ ہالق غلبی کہہ رہا تھا۔

۷۶ اعجاز الشنزیل ص۲۲۔ ۷۷ مدارج النبوة ص۱۵۳۔

خنا۔ کہ یہ انس بن نصر کی لاش ہے ان کی بہن نے بس انگلی دیکھ کر انہیں پہچانا۔ ۷۸

حضرت عثمان تو بہت ہی دُور نکل گئے تھے۔ ۷۹  
تین دن کے بعد جب حضرت عثمان واپس آئے تو رسولؐ اللہ نے فرمایا آپ تو بہت ہی دُور نکل گئے تھے۔ ۸۰

حضرت ابو بکر اور حضرت عمر ایک گوشہ میں تشریف لے گئے حضرت عثمان تین روز کے بعد واپس تشریف لاتے۔ ۸۱

حضرت ابو بکر نیستان میں جا چھپے تھے، صاحب تاریخ خمیس حضرت ابو بکر کی زبانی بیان کرتے ہیں کہ جب سب لوگ احمد کے دن رسولؐ اللہ کو چھوڑ کر بھاگ گئے تھے۔ تو سب سے پہلے میں نبیؐ کے پاس آیا۔ ۸۲

**جناب امیر کا ثبات** | اس جنگ میں حضرت علیؑ مرتفع ایک قدم بھی کو برہم کرتے اور حضرت رسولؐ کی جستجو میں آگے ٹھہرتے رہے، چونکہ یہ آواز کان میں پڑھکی تھی کہ آنحضرت شہید ہو چکے ہیں لہذا بہت مضطرب اور سخت طیش میں تھے۔ رطتے رطتے آپؐ نے دیکھا کہ مسلمان دوسرا طرف ابھی تک جا رہے ہیں۔ پس اس طرف کو ٹھہرے اور کافروں کو مارتے گراتے وہاں تک پہنچے۔ جہاں ابو دجانہ وغیرہ چند جانباز مجاہد سینہ سپر تھے، اور آنحضرت کو دشمنوں سے بچا رہے تھے پس آنحضرت کو زندہ پا کر علیؑ

۷۸ تاریخ کامل جلد ۲ ص۵۔ واقدی ص۲ ص۹۵۔ تاریخ خمیس عبد اوائل ص۲۵۵  
طبری جلد ۳ ص۱۹۔ سیرت ہشام جلد ۲ ص۵۔ مدارج النبوة ص۹۹۔ مدارج النبوة ص۱۳۵۔ ۷۹ تاریخ طبری جلد ۳ ص۱۔ ۸۰ مدارج النبوة ص۱۳۵۔

۸۱ حبیب السیر جلد ۱ جز ۲ ص۳۔ تفسیر کبیر جلد ۱ ص۳۔

۸۲ تاریخ طبری مستدرک حاکم۔ قرۃ العین۔

بڑھ کر بڑی دلیری سے روکا اور اسی روکد میں اس جانباز عورت کے کاندھے پر نخم لگا۔ اور داغ پڑ گیا۔ جو مدتوں رہا۔ اس بہادر خاتون نے ابن قیمہ پر تواریخ کی فرب لگائی۔ مگر وہ ظالم دُوزرہیں تلے اور پہنچنے ہوتے تھا۔ اس لئے ان کی تلوار کام نہ کو سکی۔ ۳۶

اس جنگ میں کفار قریش کے ایک سپاہی ابو عامر شرقی نے میدانِ جنگ میں ایک گڑھا کھود کر خوش پوش کر دیا تھا، کہ مسلمان اس میں گریں اور چوٹیں کھائیں اور زخمی ہوں۔ سرکارِ رسالت جب اس گڑھے کی طرف تشریف لاتے تو اس میں گرگئے حضرت علیؓ نے فوراً آگے بڑھ کر ہاتھ تھامے اور طلحہ نے حضورؐ کو باہر نکالا۔ ۳۷

**رسول اللہ کے مصائب** | رسول اللہ اس جنگ میں طرح طرح کی تکلیفیں اور رنج سنتے ہیں۔ نخم کھاتے ہیں۔ دنداں مبارک سے خون جاری ہے۔ پیشانی اقدس مجروح ہے ہو بہہ رہا ہے۔ مگر یادِ الہمی میں مشغول ہیں۔ زبانِ اقدس سے سرکارِ حدیث میں عرض کر رہے ہیں، بارہ الہمایری نادان قوم کو بخش دے۔ یہ تیرے بنی اور تیرے دین کی تدریجیں جانتے۔ ۳۸

**سیدہ طاہرہ اور رسول اللہ کے زخموں کی مردمی** | محدث شیرازی لکھتے ہیں کہ جناب سیدہ خبیر شہادت سرکارِ رسالت سن کر بے تاب ہو گئیں اور چودہ مسلمان عورتوں کے ہمراہ میدانِ جنگ میں چلی آئیں۔ جب جناب سیدہ کی نظر پیشے والد بزرگوار کے خون آسودہ چہرے پر پڑی تو بے قرار ہو کر رونے لگیں۔ سرکارِ رسالت نے اپنی پارہ جگہ کو سینہ سے لگا لیا۔ اور دیرینگ روئے رہے۔ اسی اشامیں

۱۶۔ سیرت ابن ہشام جلد ۲ ص ۸۵۔ سیرۃ النبی ص ۲۸۱۔

۱۷۔ سیرت ابن ہشام جلد ۲ ص ۸۳۔ معارج ص ۱۔ ۱۸۔ سیرۃ النبی ص ۲۴۵۔ صحیح مسلم۔

لا سیف الا ذوالفقار ولا فتنۃ الا علی۔ کوئی تلوار نہیں مگر ذوالفقار اور کوئی جوانمرد نہیں مگر علی۔ ۱۹  
قیس نے سعد سے روایت کی ہے کہ میں نے علیٰ مرضی سے سنا، فرمائے تھے کہ احمد کے دن اٹھارہ ضریب میرے جسم پر لگیں، چار ضریبوں کے بعد میں زمین پر گر پڑا۔ کہ ایک خوش منظر شخص نے جس کے جسم سے خوشبو آرہی تھی۔ بازو سے پکڑ کر مجھے کھڑا کیا اور کہا کہ کافروں پر حملہ کو۔ تم اس وقت خدا اور رسولؐ کی اطاعت کر رہے ہو۔ اور وہ دونوں تم سے راضی ہیں۔ حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ بعد جنگ میں نے اس واقعہ کو سرکارِ رسالت کی خدمت میں عرض کیا، حضورؐ نے فرمایا وہ جبراً میں تھے۔ ۲۰  
اس لڑائی میں جب کہ ایسے مرد جن کی شجاعت کے افسانے بیان کئے جاتے ہیں۔ میدانِ جنگ سے پسپا ہو گئے ایک جان شمار عورت کی بہادری کا ذکر نہ کرنا انصاف کا خون ہے۔

**ام عمارہ انصاریہ کا ثبات و جان شاری** | ام عمارہ خاندان انصاریہ کی ماہی ناز خاتون ہیں۔ یہ عفیفہ بی بی جسے صحابیہ ہونے کا فخر حاصل ہے۔ سرکارِ رسالت سے اجازت لے کر شکرِ اسلامی کی خدمات کے لئے احمد میں ہمراہ آئی تھیں اور فنِ جراحی میں دسترس رکھتی تھیں۔ عین اس موقع پر جبکہ فوج کفار کے موزڈی تیر انداز سرکارِ رسالت پر تیروں کا مینہ پر سارہ ہے تھے، یہ شیر دل انصاریہ خاتون حضورؐ کے آگے کھڑی ہو گئیں۔ اور ان کے تیروں کو اپنے سینہ پر لینے لگیں۔ اور جب وہ خونخوار جماعت نیزہ اور تلوار لے کر حضورؐ پر حملہ کرتی تھی۔ تو یہ خود تلوار پکڑ کر ان کے واکروں کا کرتی تھی جب ابن قیمہ تلوار پکڑ کر سرکارِ رسالت کے بالکل قریب آگیا تو ام عمارہ نے

۱۶۔ مدارج النبؤة ص ۱۵۲۔

۱۷۔ مدارج النبؤة ص ۱۵۳۔ معراج النبؤة رکن چہارم ص ۹۵ و ص ۹۶۔

سرکار رسالت نے میدان جنگ کا جب ملاحظہ کیا تو حضرت حمزہ کی نعش کو دیکھا۔ ناک کان کٹے ہوتے ہیں۔ لیکن جپہڑا ہوا ہے۔ حضور کو انہائی رنج ہوا۔ حکم دیا کہ حضرت حمزہ کی نعش پر چادر ڈال دو۔ کہ ان کی بہن ان کو اس حالت میں نہ دیکھیں۔ لہ امیر حمزہ کے لفڑی کی چادر اس قدر چھوٹی تھی کہ اگر پاؤں ڈھکتے تھے تو سر کھل جاتا تھا۔ اور اگر سر کو ڈھانکا جاتا تھا، تو پاؤں کھلے رہتے تھے اُختر سر کو چادر سے ڈھانپ کر پیروں کو گھاس اور پتوں سے ڈھانپ دیا۔ پھر رسول اللہ نے جنازہ پر کھڑے ہو کر فرمایا۔

یا حمزہ یا اسد اللہ و اسد رسولہ یا فاعل الخیرات  
یا حمزہ یا کاشف الکرب، فطل بکاء۔

اے حمزہ! اے اللہ اور اللہ کے رسول کے شیر۔ اے نیکیوں کو انجام دینے والے، اے مصیبتوں کو دُور کرنے والے، کاشش تجوہ پر گریہ و بکار طولانی ہو۔ ۲۷

**حضرت صفیہؓ مجھائی کی نعش پر** حضرت صفیہؓ کو مجھائی کی خبر درد سے دوڑی چلی آئی تھیں۔ سرکار رسالت کی نظر پر گئی۔ زیر، ان کے صاحبزادے پاس کھڑے تھے۔ حکم دیا۔ کہ ماں کو جاگرہا میں روک دو۔ مجھائی کی نعش کو اس حالت میں دیکھنے کی تاب نہ لاسکیں گی۔ زیر بن العوام دوڑتے گئے۔ ماں کو روکنا چاہا۔ لیکن وہ نہ رک سکیں۔ بیٹے سے اتنا کہا کہ میں کچھ نہ کروں گی۔ مجھائی کو آخری بار دیکھ کر چلی آؤں گی۔ چنانچہ یہ معظمه مجھائی کی نعش پر آئیں۔ مجھائی کی نعش کو حضرت آئودنگا ہوں سے دیکھا۔ اَتَاهُ اللَّهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ پڑھ کر ہٹ آئیں۔ ہٹنا تھا۔ کغم والم کا دل پر ہجوم ہوا۔ ڈھاڑیں مار مار کر رونے

۱۔ تاریخ کامل ابن اثیر، تاریخ خمیں۔  
۲۔ تاریخ خمیں جلد اول ص ۹۷۔

حضرت علیؑ مجھی حاضر ہوتے۔ وہ اپنی ٹھاں میں پانی لاتے۔ سیدۃ عالم فاطمہؓ نے دھونا شروع کیا۔ لیکن زخم سے خون بند نہیں ہوتا تھا۔ بالآخر سیدہ طاہرہؓ نے پارچہ حربی اور برداشت بخاری پارہ حصیر جلا کر لگایا۔ تب خون بند ہوا۔ لہ کہتے ہیں کہ سیدہ طاہرہؓ کے علاوہ رسول اللہ کی تین بیٹیاں اور بھی تھیں، جو اس معصومہؓ کو میں سے عمر میں بڑی تھیں۔ ان میں سے دو زندہ تھیں، خدا معلوم وہ ایسے مصیبتوں کے موقعوں پر کیوں نظر نہیں آتیں۔ عذر بسوخت عقل زیارت کر ایں چہ بوجی است

**شکست پھر فتح میں تبدیل ہوئی** افسوس ہے کہ اس جنگ میں مسلمانوں کی طبع اور بزرگی نے بنا بنا یا کام بگاڑ دیا۔ جس سے شوکت اسلام کو سخت نقصان پہنچا۔ اگر حضرت علیؑ جیسا نامور شجاع اس جنگ میں شریک نہ ہوتا تو دشمن ان دین شرع رسالت کو اس روز ضرور گل کر دیتے۔ اور بھر مسلمانوں پر وہ بلا نازل ہوتی۔ جس کا تصور بھی نہیں ہو سکتا۔ اسد اللہ الغائبؓ نے معدودے چند جان نثاروں کے ساتھ احمد کی شکست کو فتح سے بدل دیا۔ ابوسفیان اپنی بقیہ فوج کو اکٹھا کر کے مک کی طرف مجاہگ گیا۔ رسول اللہ نے اس خیال سے کفار قریش پلٹ کر دوبارہ مدینہ پر حملہ نہ کریں، مسترجن بازار رضا کاروں کے ساتھ جو آپ کا طرح زخمی تھے۔ ابوسفیان اور اس کی فوج کا تعاقب کیا۔ اس تعاقب کا یہ بھی مقصد تھا کہ اس پاس کے قبیلے یہ نہ خیال کریں کہ مسلمانوں کی طاقت ختم ہو چکی ہے، اب جو چاہے اپنی تنگ کر سکتا ہے۔ مسلمانوں نے اس طرح کفار قریش کو بھگا دیا۔ اس جنگ میں ستر مسلمان شہید ہوتے۔ جن میں چار مہاجر ادباق انصار تھے۔

**حمزہ کی نعش پر حضور کا لوحہ** سب سے المناک واقعہ شیرخدا حضرت حمزہ کی نعش پر حضور کا لوحہ حمزہ سید الشہداء کی شہادت تھی۔

خاص آیام میں عورتیں اپنے مقبول عزیزوں کا ماتم کیا کرتی تھیں۔ اس واقعہ کے بعد سے مدتوں تک یہ معمول رہا۔ کہ جب کسی کا ماتم کیا جاتا تو یہ داستان حضرت حمزہ کے ماتم سے شروع کی جاتی، یہ پابندی رسم نہ تھی۔ بلکہ حضرت حمزہ کی حقیقی محبت تھی۔ ۷۶

**رسول اللہ قبور شہداء پر** اور اپنی وفات سے دو برس پہلے شہداء احمد کے مدفن کی طرف سے گزر ہوا۔ اس مقتل کو دیکھ کر ان کی یاد تازہ ہو گئی صورتیں آنکھوں میں پھرنے لگیں۔ بے اختیار ہو کر روپڑے اور رونے میں ایسے کلمات درد آمیز جاری فرماتے۔ جیسے کوئی اپنے عزیز کے مردے سے ابھی ابھی جدا ہوتا ہے۔ رقت کم ہوئی۔ تو اس وقت آپ نے صحابہ حاضرین کو نصیط کر کے طولانی خطبہ ارشاد فرمایا۔ اس کے آخر میں فرمایا:-  
مسلمانو! مجھے تم سے یہ خوف نہیں کہ تم پھر مشترک بن جاؤ گے لیکن در یہ ہے کہ دُنیا میں نہ بچپنس جاؤ۔ ۷۷

**شہداء اے احمد اور حضرت ابو بکر** سے روایت ہے کہ اسی کویہ حدیث پیرنچی ہے کہ رسول اللہ نے یہ تحقیق شہداء اے احمد کے لئے دعا فرمائی۔ اور فرمایا میں کوئی دیتا ہوں کہ یہ لوگ اپنے مقصد میں کامیاب ہوتے۔ اس پر حضرت ابو بکر نے کہا۔ یا رسول اللہ! آیا ہم ان ہی کے بھائی نہیں۔ ہم اسلام بھی لاتے۔ جیسا کہ یہ لاتے۔ اور جہاد کیا ہم نے جیسا کہ انہوں نے کیا۔ رسول اللہ نے فرمایا مجھے کیا معلوم ہے کہ میرے بعد تم کیا کیا نہ شے امور پیدا کرو گے۔ راوی کہتا ہے کہ حضرت ابو بکر روتے اور بہت روتے اور پھر کہا۔ کیا ہم آپ

۷۶ سیرۃ النبی ص ۳۸۳ بحوالہ تاریخ کامل و تاریخ طبری ص ۲۵۵۔

۷۷ سیرۃ النبی بحوالہ بخاری۔

لگیں۔ اور ان کے ساتھ جناب سیدہ اور دیگر خواتین ہاشمیہ مل کر فریاد و زاری کرنے لگیں۔ رسول اللہ سے بھی ضبط نہ ہو سکا۔ اس نوحہ خوان گروہ کی طرف متوجہ ہوتے۔ اور حضرت صفیہ سے خطاب فماکر مدداتے غم آسودے فرمانے لگے۔ ۷۸

«پھوپھی اماں! اب آپ سے بڑھ کر کوئی دوسرا مصیبت زدہ نہیں ہوگا۔ پھر فرمایا اے صفیہ! اے فاطمہ! تم کو لشارة ہو گوئے جب تک نے مجھے یہ خوشخبری دی ہے کہ ملائکہ ملائکہ علی الحضرت حمزہ کو اسد اللہ و رسولہ کے القابات سے یاد کرتے ہیں۔» ۷۹  
رسول اللہ نے حضرت حمزہ کو ایک قبر میں اور باقی اصحاب کو ایک قبر میں دو۔ دو۔ تین تین کر کے دفن کر دیا۔ ۷۰

**حمرہ کی عزاداری کیلئے رسول اللہ** جنگ احمد کے بعد آنحضرت مدینہ میں تشریف لاتے تو تمام مدینہ ماتم کردہ بنا ہوا تھا۔ کی منت اور اس کا اثر نکلا۔ لیکن حمرہ کا کوئی روتے والا نہیں، رقت کے جوش میں آپ کی زبان سے بے اختیار نکلا۔ «لیکن حمرہ کا کوئی رونے والا نہیں!» انصار نے یہ سُنا۔ تو ترتب اُٹھئے۔ سب نے جا کر اپنی عورتوں کو حکم دیا۔ کہ دولت کدہ رسالت پر جا کر حمرہ کا ماتم کرو۔ سہ کار رسالت نے دیکھا تو دروازہ پر پردہ نشین ان انصار کی بھیتھی۔ اور حضرت حمرہ کا ماتم بلند تھا۔ حضرت نے شکر گزاری کا اظہار فرمایا اور ان کے حق میں دعا تے خیر فرمائی۔ عرب میں دستور تھا، کہ سال کے خاص

۷۸ روضۃ الاحباب ت ۲۴۷۔

۷۹ تاریخ ابن اثیر و تاریخ خمیس۔  
<http://fb.com/ranajabirabbas>

کے بعد بھی زندہ ہوں گے۔ لہ

### ولادت امام حسن علیہ السلام | صبح وامن حضرت امام حسن علیہ السلام

کی ولادت ہوئی۔ پیدائش کے ساتویں دن سیدہ عالم ایک بہشتی کپڑے میں پیش کر آنحضرتؐ کے پاس لا یہیں۔ سرکار ختنی مرتبتؐ نے بکمال محبت گود میں لیسا۔ وحی الہی کے مطابق عبرانی میں شبر اور عربی میں حسن نام رکھا اور خود ہی عقیقہ فرمایا۔

### ولادت امام حسین علیہ السلام | علیہ السلام کی ولادت ہوئی۔ حضورؐ کو

جیسے ہی تولد کی اطلاع ملی۔ اسماء بنت عمیس سے فرمایا کہ یہرے نومولود بچے کو لاو۔ اسماء نے تعیل حکم کی۔ حضرتؐ نے چھوٹے نواسے کو گود میں لیا۔ اداں واقامت ہی۔ نام رکھا۔ عقیقہ کیا۔ اور سرکے بالوں کے برابر جاندی خیرات فرمائی۔

### رحلت جناب فاطمہ بنت اسد | سیدہ میں جناب امیر علیہ السلام کی

جنہوں نے رسول اللہ کو بیشوں کی طرح پالا تھا۔ اور رسول اللہ انہیں ماں کے بعد ماں کہا کرتے تھے۔ انتقال فرمایا۔

# توال باب

## غزوات (ب)

### غزوہ احزاب یا جنگ خندق ذی قعدہ ۵۷ء۔ المیج، اپریل ۱۹۷۴ء

**اسباب جنگ** | ۱ - مدینہ طیبہ میں اسلام کی مسلسل ترقی کو کفار قریش کسی طرح برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ جوں جوں اسلام کی اشاعت کی خبریں مکہ پہنچتی تھیں۔ ان کے عناد کی آگ اور بھر کتی تھی۔ اگرچہ احمد کی روای میں انہوں نے مسلمانوں کو شدید جانی نقسان پہنچایا تھا۔ مگر پھر بھی ان کا لیکچہ ٹھنڈا نہیں ہوا تھا۔ وہ مدینہ پر حملہ کی تیاریاں کر رہے تھے۔

۲ - احمد کی روای میں عام وقار کو جو صدمہ پہنچا تھا۔ اسے بہت جلد مسلمانوں نے بحال کر لیا۔ ان کے اثرات مشرق میں خدتک اور شمال میں دو منہ الجند لہک پہنچ گئے۔ اس اثر و سورج کی وسعت سے کفار قریش نے یہ سمجھا کہ ان کے شام، عراق اور مصر جانے والے تجارتی قافلوں کی راہیں مسدود ہو گئی ہیں۔ اور اس معاشری نقسان کو بہت بڑا نقسان سمجھنے لگے۔

۳ - مدینہ کے یہودیوں سے سرکار رسالتؐ نے جو معاہدہ کیا تھا۔ اس میں انہیں نظام ملکی میں پورے حقوق دیتے۔ مگر وہ اس معاہدہ کے

ملی تو حضور نے ان حالات میں صحابہ سے مشورہ فرمایا۔ حضرت سلمان ایرانی تھے۔ اور اپنے ملک کے طبق جنگ سے واقف تھے۔ انہوں نے اپنے ملک کے دستور کے مطابق عرض کیا کہ اپنی قلت اور دشمن کی کثرت کے موقع پر اہل ایران خندق کھو کر مقابلہ کرتے ہیں۔ اور اکثر کامیاب ہوتے ہیں۔ حضور نے اس تجویز کو منظور فرمایا۔

مسلمانوں کی جمیعت تین ہزار سے زیادہ تھی۔ سب نے خندق کھودنا شروع کر دی۔ خندق کھونے والوں میں سرکار رسالت کی ذات اقدس بھی تھی۔ اس واقعہ کے مہینوں پہلے سے مدینہ میں تحفہ خدا خرمسے کی پوری فصل تباہ ہو گئی تھی۔ خوارک کی کمی تھی۔ کفار کے حملہ کی وجہ سے بیرونی رسد کا سلسہ منقطع ہو گیا تھا۔ مسلمانوں پر فقر و فاقہ کی کیفیت طاری تھی۔ اس پر تند و تیز ہوا چل رہی تھی۔ اب باراں بھی تھا۔ دن بدن پتھری میں کا کھونا بڑے بڑے دلیروں کے لیجے ہے جا رہے تھے۔ علاوہ ازیں مشہور منافقت عبد اللہ بن ابی کے ساتھیوں نے ان تکالیف سے گھبرا کر کھلے لفظوں میں جناب رسالت کا سچھے محفوظ نہیں ہیں۔ رسول اللہ نے انہیں ہمارے گھر اور ہمارے بال پچھے محفوظ نہیں ہیں۔ رسول اللہ نے انہیں چلے جانے کی اجازت دی۔ مسلمانوں کی تعداد پہلے ہی کم تھی۔ ان لوگوں کے چلے جانے سے اور کمی آگئی۔ غزوہ احمد میں ان منافقین کی آزمائش ہو چکی تھی اس لئے ان کا چلا جانا کوئی نئی بات تو نہیں تھی۔ مگر ان کے چلے جانے سے کمزور دل مسلمانوں پر بھی کافی اثر پڑا۔ اور وہ رسول اللہ سے فاقہ کی شکایت کرنے لگے۔ جب انہیں علم ہوا کہ رسول اللہ بھی فاقہ سے پیٹ پر پتھر باندھے خندق کھو رہے ہیں تو رونے لگے۔

جنگ کا آغاز | پر آموجود ہوا۔ جب مخالف کے شکنے ہر طرف

باجوہ مسلمانوں کے خلاف سازشوں میں مصروف رہتے تھے، ان کی ان ریشہ دو اینوں کی وجہ سے مسلمانوں نے غزوہ بدر کے بعد شوال شہ میں بنی قینقاع کو اور غزوہ احمد کے بعد ربیع الاول شہ میں بنی نفیر کو مدینہ سے نکال دیا۔ ان دونوں یہودی قبیلوں کی جلاوطنی سے مدینہ طیبہ یہودی سازشوں سے پاک ہو گیا۔ لیکن خبر اور وادی القری کے یہودی چونکہ اس شاہراہ پر آباد تھے جو مدینہ سے شام اور بیت المقدس تک چلی گئی ہے۔ اس لئے وہ بنی نفیر اور بنی قینقاع کی سازشوں سے اسلامی تجارتی قافلوں کے لئے خطرہ بن گئے اور انہوں نے اپنے معاشری اثرات سے بھی غطفان وغیرہ کو بھی مسلمانوں کی مخالفت پر آمادہ کر لیا۔

۲ - اسلام کو دنیا سے مٹانے کے لئے یہودیوں اور مشرکوں کا گھر جڑ ہو گیا۔ اس مذہب میں بنی غطفان، بنو سلیم، بنو سعد اور بنو اسد وغیرہ قبائل بھی شامل ہو گئے۔ ان تمام وجہ سے کفار و مشرکین نے ایک طڑی دل فوج جمع کر لی جس کی تعداد کم سے کم دس ہزار اور زیادہ سے زیادہ چوبیس ہزار تھی۔ دو سال تک جنگ تیاریاں ہوتی رہیں۔ آخر شوال شہ میں کفار نے مدینہ طیبہ کا حاصلہ کر لیا۔

عربی زبان میں حزب کے معنی جماعت یا گروہ کے ہیں۔ چونکہ مشرکین و یہود نے مختلف قبائل کی جماعت بندی سے شہر کا حاصلہ کیا تھا۔ اس لئے اس غزوہ کو غزوہ احزاب یا جنگ احزاب کہتے ہیں۔ اس جنگ کے لئے ابوسفیان چار ہزار فوج کے ساتھ مکہ سے نکلا تھا راستے میں یہودی چھپ ہزار فوج کے ک شامل ہو گئے تھے۔

مسلمانوں کی تیاری خندق اور مصائب | جب سرکار رسالت کو مدینہ طیبہ میں اس شکن عظیم کی خبر

عمر وابن عبد ود نے مبارز طلبی کی۔ حضرت علیؑ مرتضیؑ نے پھر اجازت جنگ طلب کی۔ پھر حضورؐ نے روکا۔<sup>۳۷</sup> تیسرا مرتبہ عمر وابن عبد ود نے جو اشعار اسلامی فوج کو مخاطب کر کے پڑھے۔ ان کا ترجمہ یہ ہے۔

”بیشک میری آواز تم لوگوں کو پکارتے پکارتے تحکم گئی۔ جب بہادر نامردی کرتے تھے۔ میں دلیروں کی صفت میں کھڑا تھا۔ میں اسی طرح لوگوں کی صفت میں دوڑتا پھرتا تھا۔ کیونکہ جو انفراد کے لئے سخاوت اور شجاعت بہت اچھی صفت ہے“<sup>۳۸</sup>

**حضرت علیؑ میدان میں** | رسالتؓ سے میدانِ جنگ میں جانے کی اجازت چاہی حضورؐ نے اجازت دی۔ رسول اللہؐ نے اپنی توارذ والفا<sup>۱</sup> حضرت علیؑ کو عطا کی۔ اپنی زرہ اپنے ہاتھوں سے پہنائی۔ اپنی دستار مبارک ان کے سر پر رکھی اور ایک روایت کے مطابق اپنے دست مبارک سے ان کے سر پر عمامہ باندھا اور کہا۔ بارہا تو عمر و کے مقابلے میں علیؑ کی مدد کر اور ایک روایت میں ہے۔ کہ آپ نے اپنے ہاتھ آسمان کی طرف بلند کئے اور کہا۔ الہی تو نے عبیدہ کو بدر کے دن مجھ سے لے لیا اور حمزة کو احمد کے دن مجھ سے جدا کر لیا۔ یہ علیؑ میرا بھائی ہے اور ابن عم ہے تو مجھے تنہا ہنچھوڑ۔ تو سب سے بہتر وارث ہے۔<sup>۳۹</sup> جب علیؑ عمر وابن عبد ود کے مقابلے کے لئے نکلے تو رسول اللہؐ نے فرمایا۔ برزا لایاں کلہ الی الکفر کلہ۔ پورا ایمان پورے کفر کے مقابلے کو نکلا ہے۔<sup>۴۰</sup>

لہ سیرۃ النبیؐ ص۲۱۳۔ ۳۷ اربع المطابق جلد اص۱۸۔ مطالب السؤال، ذخار العقبی، روفۃ الاحباب، مدارج النبوة۔ ۳۸ روفۃ الاحباب ۳۸ جیوۃ الحیوان۔ حاکم، سیرۃ الحمدیہ، فردوس الاخبار، مناقب خوارزمی۔ اربعین رازی۔ روفۃ الاحباب ص۲۲۳۔ اخبار منادی دہلی ۵۔ ۱۲، جولائی ۲۰۱۵ء۔ مقالہ علامہ علی بن نظماً حیدر آبادی۔

سے مسلمانوں کا معاصرہ کر لیا۔ تو مسلمانوں کے ہوش جاتے رہے۔ بہت ڈرے۔ ایک تو شکر کی کثرت دوسرے اس شکر میں عمر وابن عبد ود جیسے نامی پہلوان کی موجودگی! جسے اہل عرب ہزاروں کے برابر سمجھتے تھے۔ اس سلسلہ میں علامہ شبیلی لکھتے ہیں۔

”ان میں سب سے زیادہ مشہور عمر وابن عبد ود تھا۔ وہ ایک ہزار سوار کے برابر مانا جاتا تھا“<sup>۴۱</sup>

**عمر وابن عبد ود کی مبارز طلبی** | عمر وابن عبد ود نے گھوٹے کو ایڑ طلب ہوا۔ اسلامی فوج کی یہ حالت ہوئی۔ کہ کوئی اس کے مقابلے کے لئے نہیں نکلتا تھا۔ یوں معلوم ہوتا تھا۔ کہ اصحاب رسولؐ کے نرسوں پر پرندہ بیٹھے ہوتے تھے۔<sup>۴۲</sup>

حضرت عمر نے اس کی آواز بچان لی۔ اور کہا۔ یہ تو عمر وابن عبد ود ہے مجھے اس کی بے نظیر دلیری اور شجاعت کا تجھر پہ ہو چکا ہے، سفر میں ایک بار میرا اس کا ساختہ ہو گیا۔ اتنا تے راہ میں ڈا کو ہمارے قافلہ پر ٹوٹ پڑے تھا اسی شخص نے قراؤں کی جماعت کشیر سے مقابلہ کیا۔ اتنا تے مقابلہ میں اس کی سپر ٹوٹ گئی۔ تو فوراً اونٹ کے بچتے کو تھام کر اس کو اپنی سپر بنالیا۔ اور ڈا کو ڈول کے دار روکتا رہا۔ یہاں تک کہ تمام ڈا کو ڈول کو اس نے بھکار دیا۔ میں اس کی عظیم طاقت و شجاعت دیکھ کر حیران ہو گیا۔<sup>۴۳</sup>

پہلے ہی فوج پر خوف طاری تھا۔ اس واقعہ کو سُن کر اور حواس باختہ ہو گئے اس وقت جبکہ تمام صحابہ پر خاموشی طاری تھی۔ حضرت علیؑ نے خدمت رسالت میں عرض کیا۔ ”میں اس سے مقابلہ کر دوں گا“ سر کا در رسالتؓ نے روکا پھر

لہ سیرۃ النبیؐ ص۲۱۳۔ ۳۸ روفۃ الاحباب۔

لہ مدارج النبوة۔ حبیب السیر۔ <http://fb.com/ranajabirabbas>

کو سر پر چھو کر کہا کیہ نعمت مشکورہ ہے جو میں نے تم پر ثابت کی۔ جاؤ یاد رکھنا اور احسان نہ بھولنا۔ لے

عمر و ابن عبد و دکو مار کر حضرت علیؑ نے اس کی زرہ جو نہایت قمیتی تھی۔ نہ آتا رہی۔ اور اس کا سر لار کر آنحضرتؑ کے قدموں میں ڈال دیا۔ حضرتؑ نے فرمایا۔

**صَبَرْبَةٌ عَلَى يَوْمِ الْحِنْدَقِ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَةِ الظَّلَّلِينَ۔**

”خندق میں علیؑ کی ایک فربت عبادت دو جہاں سے بہتر ہے“  
ایوسفیان کا حوصلہ پست ہو گیا۔ اپنے اونٹ پر سوار ہوا۔ اور باگشت کا حکم دیا۔ کچھ رات گئے دشمن کی فوج میں سے قریشی مکہ کی طرف اور ان کے مد دگار اپنے اپنے علاقوں کی طرف روانہ ہو گئے۔ مسلمان یہ خبر سن کر سسرور ہوتے اور خوشی خوشی مدینہ واپس آتے۔

**غزوہ احزاب یا خندق کے نتائج** ۱۔ یہ جنگ ایسی فیصلہ گئی جنگ تھی کہ اس کے بعد قریش کا زور ٹوٹ گیا۔ اور طاقت اس قدر کم ہو گئی، کہ پھر انہیں مدینہ پر حملہ کرنے کی براہات نہیں ہوئی۔

۲۔ اس فتح سے تمام قبائل عرب پر مسلمانوں کی فوجی طاقت کا سکتہ بیٹھ گیا۔ کفار قریش کی عنطیت ان کی نظروں سے گر گئی۔ اور وہ مس کار رسالت کو اہم ترین سیاسی قوت سمجھنے لگے۔ اور آہستہ آہستہ اسلام میں داخل ہونے لگے۔

۳۔ اخلاقی یہود۔ اس سے قبل یہودیوں کے دو قبیلوں بنو قینقاع اور بنو نضیر کو مدینہ چھوڑنے پر مجبوہ کیا جا چکا تھا۔ اب مدینہ میں صرف ایک یہودی قبیلہ بنو قریظہ آباد تھا۔ معاہدہ مدینہ کے لحاظ سے ان کا اہم فریضہ تھا۔ کہ جنگ خندق میں شہر کے دفاع میں حصہ

**حضرت علیؑ کا رجز** حضرت علیؑ مجاہد اذشان سے میدان جنگ میں آتے اور عمر و ابن عبد و دکو کے مقابلہ میں جو رجز پڑھا۔

اس کا ترجمہ یہ ہے :-

”اے عمر و نجحہ پر افسوس ہے، تیر سے پاس فہ آ رہا ہے جو تیری آواز کے جواب دینے میں عاجز نہیں اور صاحب ارادہ و بصیرت ہے اور تنقیح یہ ہے کہ ایک کامیاب بہادر کو زندگی سے نجات دینے والا ہے۔ میں بیشک اللہ سے امید رکھتا ہوں۔ بوڑھی عورتوں کے بین تجھ پر جاری کراؤں گا۔ اور معروکوں میں میری ضرب کا ذکر باقی رہ جاتے گا۔“ لے

**عمر و کا قتل و فتح خندق** الغرض عمر و ابن عبد و دکو سے مقابلہ ہوا۔ عمر و کی تلوار حضرت علیؑ کی سپر کاٹتی ہوئی سترک پہنچی۔ حضرت علیؑ نے جو سنبھل کر باختہ مارا۔ تو عمر و کا سر کٹی قدم کے فاصلہ پر جا کر گرا۔ حضرت علیؑ کی تکبیر شن کر مسلمانوں کا نعرہ بلند ہوا۔ وہ ”مارا“ عمر و مارا گیا۔ مسلمانوں کے حوصلے ہڑھے۔ پھر تقبیہ کفار سے لڑائی ہوئی۔ طفین سے چند آدمی مارے گئے۔ حضرت سعد بن انصاری سخت زخمی ہوتے۔ آخر وہ کفار جو خندق پہنچانے کرتے تھے بجا گے۔ وقت نوافل کا گھوڑا خندق نہ پہنچانے سکا۔ اور خندق میں جا گرا۔ علیؑ مر ٹپنے نے خندق میں کوکر ایک ایسا ہاتھ مارا، کہ دو ڈنکڑے ہو گیا۔ پھر دشمنوں کا تعاقب کیا گیا۔ عکرہ حضرت علیؑ کے ہاتھ سے زخمی ہوا۔ ضرار بن خطاب بن مرداوس فہری حضرت علیؑ کی صورت دیکھتے ہی بھاگا۔ حضرت عمر نے بھاگتا دیکھ کر پیچا کیا۔ وہ پلٹ پڑا اور نیزہ کا دار کرنا چاہا۔ پھر پہ کہہ کر کہ اگر میں نے عہد نہ کیا ہوتا کہ کسی قریشی کو نہ ماروں گا۔ تو قتل کر ڈالتا۔ رُک گیا۔ اور نیزہ

# سوال باب

صلاح حد پلبیہ

ذی القعده ۶ھ ، مارچ ۱۹۸۷ء

صلاح حد پلبیہ مسلمانوں کے دلوں میں خانہ کعبہ کا انتہائی احترام تھا۔ اگرچہ بیت اللہ کو اس وقت کفار قریش نے بٹ کر بنار کھا تھا۔ مگر یہ وہی اسلامی عبادت گاہ تھی۔ جسے اسلام کے صاحب ملت حضرت ابراہیم خلیل اللہ اور ان کے فرزند حضرت اسما علیل ذیقع اللہ نے تعمیر فرمایا تھا۔ اور مرکز توحید قرار دیا تھا۔ بیت اللہ مسلمانوں کا قبلہ تھا چہ برس سے مسلمان حرم محترم کی زیارت سے محروم تھے، عام مسلمانوں کے دل میں بالعموم اور ہماری مکہ کے دل میں بالخصوص حج بیت اللہ کی سعادت سے شرف اندوڑ ہونے کا جذبہ موجود تھا۔ اس لئے سرکار رسالت چودہ سو مسلمانوں کی معیت میں زیارت بیت اللہ کے لئے مدینہ سے روانہ ہوتے۔ آنحضرت قریش سے جنگ کرنے کی نیت سے نہیں نکلے تھے۔ صرف قربانی کے اونٹ ساتھ تھے۔ اور تلوار کے سوا کوئی اسلحہ کسی مسلمان کے پاس نہیں تھا۔ اور تلوار ایک ایسا ہتھیار تھا، جسے عرب کسی حالت میں اپنے جسم سے الگ نہیں کرتے تھے۔ مگر معظمه زمانہ جاہلیت میں بھی "بلد الامین" تھا۔ اور عرب کے میں القبائلی قانون کے مطابق بدترین مجرم کو بھی زیارت سے محروم نہیں کیا جا سکتا تھا اور زمانہ حج میں حرم کے حدود میں کشت و خون کا امکان نہیں تھا۔

لیتے۔ مگر وہ حملہ آوروں سے ملے ہوتے تھے۔ جب ان کی غداری اور مخالفت بالکل ظاہر ہو گئی۔ تو انہیں مدینہ سے نکال دیا گیا۔ اور مدینہ کو ان کے وجود سے پاک کر دیا گیا۔ اور یہ بات مرکز اسلام کی مضبوطی کا باعث ہوئی۔

۲۔ اس لڑائی کے بعد نیبیع اور مدینہ کے درمیان جو قبیلے آباد تھے انہوں نے سرکار سرکار رسالت سے معاهدے کر لئے۔ ان معاهدات سے کفار قریش پر مصر و شام کے تجارتی راستے تنگ اور بالکل بند ہو گئے۔ ادھر اسلامی اثرات بند تک پہنچ گئے۔ بلکہ بجد سے گزر کر یا ماہہ تک پھیل گئے۔ یا ماہہ کا سردار شامہ بن اثال مسلمان ہو گیا۔ اس سے کفار قریش کے لئے عراق کا تجارتی رستہ بھی مسدود ہو گیا۔ اس طرح سے کفار قریش مسلمانوں کے زرخے میں گھر گئے۔ تجارتی راہیں مسدود ہو جانے سے غلہ اور دوسری ضروریات زندگی کی درآمد بند ہو گئی۔ چنانچہ کفار قریش معاشری اور اقتصادی مصیبتوں میں مبتلا ہو گئے۔

وہ بات کرتے ہیں تو مسلمانوں پر ایک خاموشی کا عالم طاری ہوتا ہے۔ جب وہ وضو کرتے ہیں تو جو پانی گرتا ہے، اسے ہاتھوں پر لیتے ہیں۔ اور اپنے منہ پر ملتے ہیں۔ اس لئے میری راتے میں انہیں حج کی اجازت ملنا چاہیئے۔“  
مگر قریش نے اس کی راتے مسترد کر دی اور اجازت نہ دی۔ عروہ کی واپسی کے بعد آنحضرت نے حضرت عمر کو بلا کر کہا کہ تم قریش سے جاکر کہو کہ رسول اللہ تم سے لڑنے نہیں آتے، بلکہ صرف حج کے ارادے سے آتے ہیں۔

حضرت عمر نے کہا، یا رسول اللہ قریش میرے دشمن ہیں۔ اور وہاں میرا کوئی حامی و مددگار نہیں، البتہ آپ اگر حضرت عثمان کو بیچ دیں تو بہتر ہے۔ کیونکہ قریش انہیں عزیز رکھتے ہیں۔ لہ پس حضرت عثمان کو شرفاتے قریش کے پاس روانہ کیا گیا۔ قریش نے حضرت عثمان کی بڑی خاطرداری کی، کیونکہ آپ ابوسفیان کے رشتہ کے بھتیجے تھے اور بنو امیہ ہی سے تھے۔ اور کہا اے عثمان! اگر تیرا ارادہ حج کرنے کا ہے۔ تو بیشک طواف کر جا۔ حضرت عثمان نے کہا، میں رسول اللہ کے بغیر کس طرح طواف کروں۔ قریش نے خفا ہو کر ان کو گرفتار کر لیا۔

بیعتِ رضوان کے نیچے جمع ہو کر اس بات کا اقرار کیا کہ ہم اپنی جان دیتے ہیں گے۔ کفار کو مار دیں گے اور خود ہم جائیں گے۔ مگر اس مقام سے ہرگز نہیں ٹلیں گے۔ اس بیعت کو ”بیعتِ رضوان“ کہتے ہیں، جابر نے کہا ہے کہ یہ بیعت ہم نے اس لئے کی تھی کہ بھائیں گے نہیں۔

لہ تاریخ کامل ابن اثیر۔ روشنۃ الاحباب۔ جیبیب السیر۔

جب سرکار رسالت کے معلمہ کے قریب پہنچے۔ تو حضورؐ کو معلوم ہوا کہ کفار کہ جنگ پر آمادہ ہیں۔ اور وہ مسلمانوں کو فریضہ حج سے مستفید ہونے نہیں دیں گے۔ اس پر مسلمان سخت پریشان اور براؤ وختہ ہو گئے، مگر پیغمبرؐ ان نے حدیبیہ نامی ایک کنوئیں پر قیام فرمایا اور ایک قاصد روانہ کیا۔ قاصد نے سرکار رسالت کی طرف سے بیان کیا کہ ہم لوگ طوافِ کعبہ، زیارتِ بیت اللہ اور قربانی کے لئے آتے ہیں۔ ہم لڑنے کے لئے نہیں آتے۔ اس لئے زیارت کعبہ میں رکاوٹ نہیں ہونا چاہیئے۔ مگر قریش نے انکار کر دیا۔ حالانکہ قریش کے دوست حلیس بن علقہ کا فی جو مقابل احابیش کا سردار رہتا۔ انہیں سمجھایا کہ زیارت کی اجازت دینا چاہیئے۔ مگر انہوں نے ایک نہ مانی۔ بلکہ قریش کے چند مرپھرے نوجوان آنحضرت پر حملہ کرنے کے لئے آگئے۔ جنہیں گرفتار کر کے سرکار رسالت کے حضورؐ میں پیش کیا گیا۔ آپ نے اس اقدام سے درگزر فرمایا۔ اور انہیں رہا کر دیا۔

اس کے بعد قاصدوں کا ایک سلسہ بندھ گیا۔ عروہ بن مسعود ثقہی قریش کی طرف سے مسلمانوں کو سمجھانے کے لئے آیا۔ کوہہ واپس چلے جائیں درہ قریش کشیر فوج کے ساتھ جنگ کے لئے آمادہ ہیں۔ اور انہیں آج نہ کر دیں گے۔ مگر حضورؐ نے جواب دیا کہ ہمارا مقصد فساد نہیں۔ ہم صرف فریضہ حج کی ادائیگی کے لئے آتے ہیں۔ اتنا تے گفتگو میں عروہ کا ہاتھ جناب رسالت مائب کی دار الحی کو لگ گیا۔ ایک صحابی نے عروہ کے ہاتھ پر چڑھا مار کر ہٹایا اور کہا یہ کیا استاخی ہے؟ اس کے بعد عروہ واپس چلا گیا مگر وہ بے حد متأثر ہو کر گیا۔ اس نے کفار قریش سے جا کر کہا:-  
”میں نے قیصر و کسری اور سخا شی کے دربار دیکھے ہیں۔ مگر مسلمانوں کے دل میں محمدؐ کی جو عزت و عظمت ہے، میں نے کہیں نہیں دیکھی۔ کسی کی بڑات نہیں کہ آپ کی طرف اوپنی نظر کے دیکھے جب

## حضرت عمر کا رسول اللہ سے مکالمہ

حضرت عمر اس معابدہ پر بہت بگڑے۔ چنانچہ حضرت عمر خود بیان کرتے ہیں کہ میں اس وقت رسول اللہ کی خدمت میں آیا اور عرض کیا کہ کیا آپ اللہ کے سچے بنی نہیں ہیں؟ حضرت نے فرمایا۔ ہاں میں سچا بنی ہوں۔ پھر میں نے کہا۔ کیا ہم مسلمان حق پر نہیں ہیں؟ اور ہمارے دشمن جھوٹ پر۔ حضور نے فرمایا۔ ہاں اسی طرح ہے۔ پھر میں نے کہا۔ ہم اپنے دین کی اتنی مکروہی کیوں دکھلارہئے ہیں (یعنی اتنے لشکر کے ہوتے ہوئے کفار سے صلح کیوں کر رہے ہیں؟) رسول اللہ نے فرمایا۔ میں اللہ کا رسول ہوں۔ میں اس کی نافرمانی نہیں کرتا۔<sup>۱۷</sup>

حضرت عمر کہتے ہیں۔ کہ اس دن میرے دل میں بہت بڑا خدشہ پیدا ہوا۔ میں نے بار بار نبیؐ سے دریافت کیا اور اس قدر تکرار کی کہ اس سے پہلے کبھی میں نے رسول اللہ سے اس طرح تکرار نہیں کی تھی۔ راوی کہتا ہے کہ پھر مجھی حضرت عمر کی تسلی نہ ہوئی اور صبرناہ ہو سکا۔ غینظ و غصب میں بھرے ہوتے حضرت ابو بکر کے پاس پہنچے اور ہی کہا۔ کیا یہ نبیؐ، اللہ کے سچے بنی نہیں ہیں؟ حضرت ابو بکر نے فرمایا، کہ نہیں! سچے بنی ہیں۔<sup>۱۸</sup>

حضرت عمر کے الفاظ ہیں۔

ما شَكَفَ مِنْذَ أَسْلَمَتُ إِلَّا يَوْمَيْنِ  
سَهَّلَ اسْلَامَ لَانِيَ كَعْدَ سَهَّلَ مَجْهَهُ كَعْدَ مَجْهَهِيِّ  
روز۔ (یوم صلح حدیثیہ)

۱۷۔ صحیح بخاری جلد ۳ ص ۱۰۱ باب شرائط الجہاد والمعاشرة مع اہل الحرب ۲۷ فتح الہاری شرح صحیح بخاری۔ مدارج النبوة جلد ۲ ص ۲۸۴ ۲۸۵ ۲۸۶ تفسیر ورنشور سیوطی جلد ۲ ص ۹۷ تفسیر ابن جریر جلد ۲۶ ص ۵۵ زاد المعاد جلد ۱ ص ۲۶۳ تاریخ خیس جلد ۲ ص ۲۷۳ معالم التنزیل بغوثی جلد ۲ ص ۹۷ و ۹۸۔

اور کبھی لڑائی سے منہ نہیں موڑیں گے، یہ بیعت کرنے والے "اصحاب شجرہ" کے نام سے مشہور ہیں۔ بعض مورخین نے ان کی تعداد چودہ سو اور بعض نے پندرہ سو پچسیں لکھی ہے۔<sup>۱۹</sup>

الغرض جب صحابہ مرنے مارنے پر آمادہ ہو گئے تو قریش نے سہیل بن عمرو کو صلح کی غرض سے سرکار رسالت کی خدمت میں بھیجا۔ اور حضرت عثمان کو رہا کر کے سہیل کے ساتھ بھیج دیا۔ رسول اللہ نے قربیش مکہ کا یہ جارحانہ اقدام دیکھ کر صلح کی عرض داشت کو شرف قبولیت نہ بخشتا۔ بڑی دقت کے بعد ایک صلح نامہ مرتب ہوا۔ جس کی شرط اتفاق سب ذیل تھیں۔

**شرط صلح** ۱۔ رسول اللہ اس سال میں اپنی جماعت کے بغیر جنے والپس جائیں۔

۲۔ دس سال تک اپس میں جنگ نہ ہو۔

۳۔ اگر کوئی مکہ والوں میں سے جا کر مسلمانوں میں شامل ہو جاتے تو مسلمانوں کا یہ فرض ہو گا۔ کہ وہ اسے واپس کر دیں۔

۴۔ اگر کوئی مسلمان بھاگ کر مشرکین کے پاس آ جاتے۔ تو وہ واپس نہیں کیا جاتے گا۔

۵۔ عرب کے تمام قبیلوں کو اختیار ہے۔ کہ وہ محمد رسول اللہ کے ساتھ معابدہ کر لیں یا کفار مکہ کے ساتھ ہو جائیں۔

۶۔ سال آئندہ مسلمانوں کو مکہ کی زیارت کا حق ہو گا۔ لیکن وہ وہاں تین دن سے زیادہ قیام نہیں کر سکیں گے۔

۷۔ مسلمان اپنے سفری اسلکہ کے ساتھ آسکتے ہیں۔ یعنی تلواروں کو غلاف میں رکھ کر۔

\* \* \*

۱۸۔ تاریخ کامل ابن اثیر۔ طبری۔ جبیب السیر۔

حضرت علی علیہ السلام نے کہا۔ سچ فرمایا تھا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اور عمرو العاص کے ہنپے پر اسے منظور فرمایا۔

الغرض صلح نامہ حدیبیہ کے تحریر ہونے کے بعد ابوسفیان بہت خوش ہوا۔ اور قریش کے مجمع میں کہا۔ اب ہم نے محمدؐ کو دبایا۔ عنقریب ہم ان کی طاقت کو ختم کر دیں گے۔ لیکن اس کی یہ مراڈ پوری نہ ہوتی۔

قریش مکہ سے یہ صلح نامہ طے ہونے کے بعد آنحضرتؐ نے اپنے اصحاب کو قربانی کرنے اور سرمنڈوانے کا حکم دیا۔ لیکن حضرت عمر کے اظہار شک کی وجہ سے اور لوگوں میں کچھ بد دلی پیدا ہو گئی۔ اس لئے لوگوں نے آنحضرتؐ کے حکم کی تعییل کرنے میں کچھ دیری کی۔ اور پہلو تھی کی۔ آنحضرتؐ ناراض ہو کرام المؤمنین ام سلمہ کے خبیثہ میں تشریف لے گئے۔ اور ان سے مسلمانوں کی اس حرکت کے متعلق شکایت فرمائی۔ حضرت ام سلمہ نے عرض کیا۔ یا رسول اللہؐ آپ باہر تشریف لے جا کر خود قربانی فرمائیں اور سر افسوس منڈوالیں۔ پھر یہ سب حضورؐ کے اتباع و پیر و میں قربانی بھی کر لیں گے۔ اور سر بھی منڈوالیں گے۔ ۱۷

صلح حدیبیہ کے نتائج | رسولؐ میں نے صلح نامہ حدیبیہ میں ایسی شرائط پر جو بعض رسالت کی معرفت نہ رکھنے والے مسلمان پر شاق گزدی تھیں۔ اس لئے بھی صلح فرمائی تھی۔ تاکہ امن کے علمبردار رسول پر جارحانہ حملہ کا الزام عائد نہ ہو۔ جن لوگوں نے اس صلح نامہ پر بد دلی کا اظہار کیا تھا۔ انہیں کیا معلوم تھا۔ کہ اس صلح نامہ کی شرائط میں سیاست ربانیہ کے کیا کیا مصالح مضمر ہیں۔ اس کے نتائج قابل غور ہیں:

- ۱۔ شہر تک سفر کا رسالت عرب قبائل اور ان کے حلیف، یہودیوں سے بر سر پیکار تھے، اس لئے عام غیر مسلموں کو امن کی فضائیں رسول اللہؐ سے

۱۷ ابن خلدون جلد ۲ ص ۳۵۳

رسول اللہؐ نے حضرت علی علیہ السلام سے ارشاد فرمایا، کہ تم صلح نامہ تحریر کرو۔ اول بسم اللہ الرحمن الرحيم ۱۷ لکھو۔

اس پر سہیل نے کہا۔ ہم یہ نہیں جانتے۔ بسم اللہ تھم لکھوا یتی۔ آپ نے ارشاد فرمایا۔ نبیر یونہی لکھ دو۔ جب یہ لکھ چکے تو فرمایا، یا علیؐ! اب لکھو۔ یہ صلح نامہ ہے جو محمدؐ رسول اللہؐ نے قریش سے کیا۔ سہیل نے کہا۔ کیا خوب! اگر ہم آپ کو رسولؐ جانتے تو آپ سے رٹتے ہی گیوں؟ آپ اپنا نام اور اپنے باپ کا نام لکھوا یتی۔ حضرتؐ نے یہ بھی منظور کر لیا۔ ۱۸

کہتے ہیں کہ حضرت علی علیہ السلام محمدؐ رسول اللہؐ لکھ چکے تھے۔ سرکار رسالتؐ نے فرمایا کہ لفظ رسول اللہؐ محو کر دو۔ اور محمدؐ بن عبد اللہ لکھ دو۔ حضرت علیؐ نے بغیر طرادب عرض کیا۔ یہ کام مجھ سے کس طرح ہو سکتا ہے کو وصف رسالتؐ کو محو کر دو۔ ۱۹

حضرت علیؐ کا لفظ رسول اللہؐ محو کرنے سے انکار بلحاظ ترک حکم نہ تھا۔ بلکہ ادب و غایت عشق اور محبت رسول پر مبنی تھا۔ اس پر رسولؐ نے خود محو کر دیا۔ اور اس کی جگہ محمد بن عبد اللہ لکھ دیا۔ ۲۰ رسولؐ نے یہ بھی فرمایا۔ تم کو بھی ایک زمانہ میں یہی دن پیش آنے والا ہے۔ ۲۱

چنانچہ جنگ صفين کے بعد صلح نامہ لکھا گیا۔ کہ یہ عہد نامہ ہے امیر المؤمنین علیؐ کا معاویہ بن ابی سفیان کے ساتھ۔ تو معاویہ کی طرف سے عمرو العاص نے کہا۔ کہ لفظ امیر المؤمنین محو کر دو۔ اور اس کے بد لے علیؐ ابن ابی طالبؐ لکھو۔

۱۷ تاریخ ابو الفدا ۲۱ حبیب السیرۃ تذکرۃ الکرام۔

۲۰ مارمع النبوة جلد ۴ ص ۳۳۳۔

۲۱ شوابیۃ النبوة۔ معارف النبوة۔ مارمع النبوة۔ تاریخ کامل۔ تاریخ خمیس

حبیب السیر اور روشنۃ الاحباب۔

عازم مکہ ہوتے۔ تو دس ہزار مسلمان آپ کے ساتھ تھے۔  
ان نتائج کی وجہ سے بعض موئین نے صلح نامہ حدبیبیہ کو رسول اللہ کی  
دُور بیبی، معاملہ ہبی، سیاسی تدبیر اور فراست کا شاہکار کہا ہے اور قرآن  
حکیم نے اسے "فتح مبین" کے الفاظ سے یاد کیا ہے۔

**خالد بن ولید اور عمرو عاص کا اظہارِ اسلام** | صلح حدبیبیہ کے بعد  
بن العاص انہوں نے بھی انہمارِ اسلام کر دیا۔

**عمرۃ الصلح** | دوسرے سال رسول اللہ معاہدہ کے مطابق حج کے لئے  
تشریف لے گئے۔ مشرکین حقیقتاً اپنے جذبہ عناد سے  
جبجہ رہتے، وہ واقعی سرکارِ رسالت اور ان کے متبوعین مسلمانوں کو بیت اللہ کے  
پاس اپنے طریق سے باطنیان عبادت کرتا ہوا نہیں دیکھ سکتے تھے۔ اس  
لئے تین دنوں کے لئے انہوں نے شہر خالی کر دیا۔ آپ اپنے ساتھیوں کے  
ساتھ مکہ میں داخل ہوتے۔ ولیم میور لکھتا ہے :

"وہ نظر عجیب و غریب تھا۔ جو اس وقت وادیٰ مکہ میں نظر آ رہا تھا  
ایسا نظر جو دنیا کی تاریخ میں آپ اپنی نظیر ہے۔ قدیم شہر تین  
روز کے لئے اپنے تمام باشندوں سے خالی ہو گیا ہے۔ جن ہیں بلند  
ولپست سب ہی شامل ہیں۔ ایک ایک مکان ویران ہے، اور  
جب وہ جا رہے ہیں۔ تو وہ نئے لوگ جو مدتوں سے جلاوطنی میں  
دن گذار رہے تھے۔ خوشی خوشی اپنے بچپن کے خالی مکانوں کی  
طرف دستوں کے ساتھ لمبے لمبے قدم بڑھاتے ہوتے چلے  
آ رہے ہیں۔ اور بخوبی سے معین وقت کے اندر ہی عمرہ بھی  
بجا ل رہے ہیں۔ شہر کے بیرونی باشندے بلندیوں پر پڑھ کر  
نووار دلوں کی آمد رفت کو دیکھ رہے ہیں۔ جو رسول اللہ کی

کی بات سننے اور ان کی مصلحتہ شخصیت کو قریب سے دیکھنے کا موقعہ  
نہیں ملا تھا۔ اس لئے اسلام کی اشاعت و سیع پیمانہ پر نہیں ہوئی تھی۔  
اگرچہ اسلام روز بروز ترقی کر رہا تھا۔ مثلًا بدر میں مسلمان  
مجاہدین کی تعداد صرف ۳۱۳ میتی تو احمد میں سات سو ہو گئی۔ جنگ  
خندق میں ترقی کر کے یہی تعداد تین ہزار تک جا پہنچی۔ صلح حدبیبیہ کے  
بعد اسلام نہایت وسعت سے پھیل گیا۔ اور یہ امن کی اس سازگار  
فضائل کا نتیجہ تھا۔ جو ایسی شرائط سے جسے عوام کرو وہ شرط ہے تھے۔  
پیدا ہوئی تھی۔

۲۔ اکثر قبائل کفار مکہ کے رعب و دبدبہ کی وجہ سے مسلمانوں سے دُور رہتے

تھے۔ اب اس معاہدہ کی رو سے انہیں چھٹی مل گئی۔ اور وہ آزاد رہتے  
کہ لفافِ مکہ سے معاہدہ کریں۔ یا مسلمانوں سے رسول اللہ اس معاہدہ  
کے بعد بھی نفسِ نفسیں ان کے پاس گئے۔ بہت سوں نے اسلام  
قبول کر لیا۔ اور بہت سوں نے آپ سے دوستانہ معاہدے کر لیے۔

۳۔ جو مسلمان مشرکین کے پاس چلے جاتے تھے، اور انہیں جو معمنی شرط  
کے مطابق واپس نہیں کیا جاتا تھا۔ وہ وہاں اپنی زبان سے اور اپنے  
عادات و اخلاق سے مستقل طور پر نشو و اشاعت اسلام کا  
ذریعہ تھے۔

۴۔ جو مکہ والے چند روز مسلمانوں میں رہ کر واپس ہوتے تھے وہ مسلمانوں  
کے ہر سلوک اور اوضاع و اطوار کو بیان کر کے تبلیغ کے فلیضہ کو  
انجام دیتے تھے۔

۵۔ جو وقت قریش کے ساتھ لٹا بیوں کی تیاریوں میں صرف ہوتا تھا۔  
وہ محض تبلیغ اسلام میں صرف ہونے لگا۔

یہ اس صلح نامہ کا نتیجہ تھا۔ کہ ڈیڑھ سال کے بعد جب سرکارِ رسالت

۱۔ تبارک الذی نزل الفرقان علی عبدہ لیکون  
للعالمین نذیراً<sup>۵</sup>

”وَهُدَ ذات پاک با برکت ہے۔ جس نے اپنے بندہ پر حق و باطل میں  
فرق کرنے والی کتاب نازل کی۔ تاکہ وہ تمام عالمین کے لئے  
نذیر ہو۔“

۲۔ وَمَا ارسلناك إِلَّا رحمة للعالمين<sup>۶</sup>  
”لے جبیب، ہم نے تجھے نہیں بھیجا۔ مگر اس لئے کہ تو عالمین کے  
لئے رحمت ہو۔“

۳۔ وَمَا ارسلناك إِلَّا كافية للناس بشيراً وَنذيراً<sup>۷</sup>  
”لے جبیب، ہم نے تجھے تمام انسانوں کے لئے خوشخبری سنانے والا  
اور عذاب خدا سے ڈرانے والا بنائے بھیجا ہے۔“

۴۔ قل يا يهـا النـاس اـنـى رـسـول اللـه الـيـكـمـ جـمـيـعـاً<sup>۸</sup>  
”لے جبیب، کہہ دو کہ لے انسانو! میں تم سب کے لئے رسول  
ہوں۔“

اسی لئے حضور نے اسلام کو ”دنیا کے واحد مذہب“ کی یتیشیت سے  
پیش کیا تھا اور جبکہ رسول اللہ کے یک جدی قریش پورے طور پر مسلمان نہیں  
ہوتے تھے۔ آپ کی دعوت پر کئی عیز عرب افراد نے بلیک کہا۔ چنانچہ  
حضرت سلمان جو ایران کے رہنے والے تھے۔ حضرت صہیب رومی حضرت  
بلال حدیثی اور حضرت عدس نینوائی مسلمان ہو چکے تھے۔

صلح حدیثی سے پہلے کفار عرب کی فتنہ انگریز یوں نے فضا کو مدد رہنا  
رکھا تھا۔ اس لئے ایسا موقع نہیں آیا کہ مصلح اعظم اطہینا سے دنیا کے  
حکمرانوں تک اپنا پیغام بھیج سکے۔ صلح حدیثی کے بعد شہزاد عرب  
کا اکثر حصہ حلقہ اسلام میں آچکا تھا۔ اس لئے رسول اللہ نے فیصلہ کیا کہ

قیادت میں خانہ کعبہ کا طواف کر رہے ہیں۔ اور صفا و مروہ کے  
درمیان سعی کر رہے ہیں۔“

## گیارہواں باب

### حکمرانوں کو دعوتِ اسلام ستہ مطابق سنہ ۶۲۸ھ

سرکار رسالت محمد مصطفیٰ اور احناوار و ارح العالمین لہ الفداء حفظ خطہ  
عرب کے لئے نہیں بلکہ تمام عالم کی اصلاح کے لئے مبعوث ہوتے تھے۔ اس  
مصلح اعظم کی غرض بعثت تمام عالم کی اصلاح تھی۔ اس وقت ساری دنیا  
کی حالت ایک مصلح کی ضرورت کا اعلان کر رہی تھی۔ آپ ساری دنیا میں توحید  
اخوت انسانیہ اور مسادات کا پیغام پہنچانا چاہتے تھے اور ان برائیوں کو  
جو اس زمانہ میں تباہی و بر بادی کا سبب تھیں دور کر کے انسانیت کو  
درجہ کمال تک پہنچانے کے متنی تھے۔ قرآن حکیم صاف الفاظ میں اعلان  
کر رہا تھا۔ کہ حضور کسی خاص سر زمین کے لئے نہیں۔ بلکہ تمام دنیا کے لئے  
بنی اور رسول ہیں۔ کسی خاص زمانے کے لئے نہیں بلکہ قیامت تک کے  
لئے بدایت عالم کے کھیل ہیں۔ آپ کے بعد کوئی نبی یا رسول، مبعوث  
ہونے والا نہیں۔ بلکہ آپ خاتم الانبیاء والرسل ہیں۔ اس حقیقت پر قرآن حکیم  
کے اعلانات ان کھلے الفاظ میں روشنی ڈال رہے تھے۔!

تم مجھ کو اس کے پاس کیا لے جاؤ گے۔ وہ تو شب گذشتہ قتل ہو چکا ہے۔ وہ لوگ واپس ہوتے۔ جب میں پہنچے۔ تو انہیں معلوم ہوا۔ کہ خسر و پرویز کو اس کے بیٹے شیر و یہ نے قتل کر دیا ہے۔ اس پر میں کا حکمران بہت متاثر ہوا۔ اور اس نے اسلام کا مطالعہ شروع کیا۔ سرکار رسالت کی تعلیمات اور حضور کے اخلاق و کردار کا اس پر اس قدر اثر ہوا۔ کہ وہ حلقة بگوش اسلام ہو گیا۔

۲ - قیصر روم۔ مشرقی سلطنت روم کا عیسائی تاجدار ہر قل مختا۔ حضرت وجیہ کلبی سرکار رسالت کا خط لے کر اس کے پاس حصہ پہنچے۔ اگرچہ وہ اسلام لانے کی سعادت سے محروم رہا۔ مگر اس نے حضور کے ایپنی سے نہایت اچھا برتاؤ کیا۔ مشرقی رومی سلطنت اس زمانہ کی بہت بڑی طاقت ور سلطنت تھی۔

۳ - جیش کا بادشاہ۔ جس کا لقب "نجاشی" اور نام اصم بن الجبر تھا۔ ایک سمجھدار عیسائی بادشاہ تھا۔ اس نے مسلمانوں سے جو تحریت کر کے اس کے ملک میں گئے تھے اچھا برتاؤ کیا تھا۔ جیش کی حکومت مشرقی رومی سلطنت کی بات گزار تھی۔ رسول اللہ نے عمر بن امیہ الفرمی کو جیش کے دربار میں بھیجا۔ نجاشی حضرت جعفر ابن ابی طالب کی تقریر سے متاثر ہو کر پہلے ہی مسلمان ہو چکا تھا۔ اب رسول اللہ کے قاصد کی دلچوئی کی۔ اور اسلام کا اعلان کیا۔ اس کے انتقال پر رسول اللہ نے مدینہ میں اس کے لئے دعائے خیر کی۔

۴ - سحرین۔ سحرین پر منذرین سادی حکمران تھا۔ اور اس کی ریاست ایران کے زیر اثر تھی۔ علام بن الحضر میں اس کے پیلس دعوت نامہ لے کے پہنچے۔ اس نے اپنے اسلام کا اعلان کیا۔ اور اس کی رعایا کا اکثر حصہ مسلمان ہو گیا۔ جو لوگ مسلمان نہ ہوتے ان پر ٹیکیں عائد کیا گیا

ان تمام حکمرانوں کو جن کے مقبولیات عرب سے ملحق تھے۔ دعوت اسلام دیں۔ یہ دعوت ان حکمرانوں کو انفرادی طور پر نہیں، بلکہ ان کی وساطت سے ان کی رعایا کے لئے بھی تھی۔ جن کے وہ نمائندہ اور حکمران تھے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں آنحضرت نے جن حکمرانوں کے پاس اپنے قاصد بھیجنے کی تفصیل حسب ذیل ہے۔

۱ - کسرے ایران۔ ایران اس زمانہ میں مہذب دنیا میں ایک منظم حکومت تھی۔ شاہ ایران اس زمانہ میں "کسرے" یا "خرس" کے لقب سے مشہور تھا۔ ایران پر ساسانی خاندان کی حکومت تھی۔ اور بعض عرب سے ملحق ریاستیں اس سلطنت کی باج گزار تھیں۔ حضرت نے عبداللہ بن جذامہ کو خط دے کر اس زمانہ کے تاجدار خسر و پر ویز کے دربار میں بھیجا۔ رسول اللہ کا قاصد ملا اُن پہنچا۔ اور حضور کا دعوت نامہ دیا۔ خسر و پر ویز نے غصہ میں اگر حضور کے خط کو پھاڑ دالا۔ اور میں کے حکمران باذن کو جو ایران کا باج گزار تھا۔ خط لکھا۔ کہ جماز کے اس مدعا رسالت کو گرفتار کر کے ہمارے دربار میں بھیج دو۔ آنحضرت نے جب یہ خبر سنی تو فرمایا۔ اس نے میرے دعوت نامہ کو نہیں پھاڑا۔ بلکہ اپنے فرمان سلطنت کو چاک کر دیا ہے۔ عنقریب اس کی سلطنت پارہ پارہ ہو جاتے گی۔ اور وہاں اسلام کا بول بالا ہو گا۔

بن کے باج گزار حاکم باذن نے اپنے دو سرداروں کے ماتحت فوج کا ایک دستہ مدینہ بھیجا۔ ان لوگوں نے رسول اللہ کو ڈرانے دھمکاتے کی کوشش کی اور کہا کہ اگر اللہ کا رسول کسرے کے دربار میں نہیں جاتے گا۔ تو خسر و پر ویز مدینہ پر حملہ کر کے اسے تباہ و بر باد کر دے گا۔ حضور نے اس کے جواب میں فرمایا۔

تھے۔ اس لئے اس شرط کو مسترد کر دیا گیا۔

۸ - حدود شام - منذر بن حارث قیصر روم کی طرف سے حدود شام پر حکمران تھا۔ شجاع بن وہب اسردی حضور کا دعوت نامہ لے کر پہنچے پہلے تو اس نے غصہ میں آ کر مدینہ پر حملہ کی وہ حکمی دی مگر بعد میں حضور کے قاصد کو عزت و احترام سے رخصت کیا۔ مگر مسلمان نہ ہوا۔

۹ - حاکم بصری - سرحد دشام پر مدینہ کے شمال میں بصری ایک اہم مقام تھا۔ وہاں کا سردار شرائیل غسانی تھا۔ سرکار رسالت نے حارث بن عمر کو اس کے پاس قاصد پناک بھیجا۔ اس نے بین الاقوامی قانون کی خلاف ورزی کی اور مونت کے مقام پر انہیں شہید کروا دیا۔ رسول اللہ کا وہ دعوت نامہ جو حضور نے موقوں مصر کو لکھا تھا۔ اب تک مصر کے شاہی کتب خانے میں محفوظ ہے۔ اور جو دعوت نامہ ہرقل کو لکھا تھا۔ وہ قسطنطینیہ کے کتب خانے میں موجود ہے۔ شہزادہ اور شہزادی کے شروع میں — غساقی اور نشامہ بن اثال حاکم نجد مسلمان ہو گئے۔

ان دعوت ناموں کی ترسیل سے اسلام کی بیرونی ممالک میں نشوشا نیت شروع ہو گئی۔

جو جزیہ کھلاتا ہے۔ یہ ٹیکس اس لئے تھا۔ کہ اُن سے فوجی خدمت نہیں لی جاتی تھی۔ اور اُن کی جان، ان کے مال اور ان کی عزت و آبرو کی حفاظت کی جاتی تھی۔ یہ ٹیکس ان کی حفاظت اور ان کی فوجی خدمات سے سبکدوشی کا معاوضہ تھا۔

۵ - عمان - عمان میں جلندری کے بیٹے جیفرا اور عبد، دونوں بھائی حکمران تھے۔ رسولؐ کا دعوت نامہ عرو و عاص لے کر پہنچا۔ اس خط سے متاثر ہو کر دونوں بھائیوں نے اپنے اسلام لانے کا اعلان کیا۔ اور ان کے اثر سے ان کی اکثر رعایا مسلمان ہو گئی۔

۶ - مصر - مصر کا عیسائی تاجدار مقوس کھلاتا تھا۔ اس زمانہ میں مقوس حرثع بن متی تھا۔ حاطب بن ابی بلیعہ اس کے دربار میں سفیر ہو گئے۔ اگرچہ اس نے اسلام قبول نہیں کیا۔ مگر مصلح بنی آدم حضرت محمد مصطفیٰ کی تعلیمات کو سن کر آپ کو دعا تے خیر سے یاد کیا۔ اور آنحضرتؐ کی خدمت میں کچھ تھالفت بھیجی۔ جن میں چند کنیزیں بھی تھیں۔ ان میں سے ایک کنیز ماریہ قبطیہ تھیں۔ جن سے رسول اللہ نے عقد فرمایا۔ حضرت ابراہیمؐ رسول اللہ کے فرزند ام المؤمنین حضرت ماریہ قبطیہ کے بطن سے تھے۔ ان تھالفت میں دلدل نامی ایک چھر بھی تھا۔ جو سرکار رسالت نے حضرت علی مرتضیؐ کو عطا فرمایا۔ مصری حکومت اس وقت مشرقی رومی سلطنت کے ماتحت تھی۔

۷ - یمامہ - یمامہ کا عیسائی حکمران ہوزہ بن علی تھا۔ اس کے پاس سلیط بن عمر و سرکار رسالت کا دعوت نامہ لے کر گئے۔ اس نے اس شرط پر مسلمان ہونا قبول کیا۔ کہ عالم اسلام پر اس کی نصف حکومت کو تسلیم کر لیا جاتے۔ چونکہ اس شرط میں حکومت کا لائچ شامل تھا۔ اور رسول اللہ اسلام کی حقانیت کو بغیر لائچ اور طمع کے تسلیم کرنا اچا ہے۔

دوسرا سے لوگوں سے بہتر تھی۔

خبر، فدک، تیما اور وادی القرنی میں یہودیوں کی بڑی بڑی فوجی چھاؤنیاں اور دفاعی قلعے تھے۔ اس لئے انہیں حجاز میں عسکری اقتدار حاصل تھا اور تجارت کے لحاظ سے انہیں معاشی اقتدار بھی حاصل ہو چکا تھا۔ خبر، فدک اور تیما کی زمینیں نہایت حاصل خیز تھیں۔ یہودیوں کے تموں نے وہاں آب رسانی کے ذرائع ہمیا کرتے تھے اس لئے وہ اور زیادہ زرخیز ہو گئی تھیں۔

قدیم زمانے میں یہودیوں کی کثرت مال نے جس طرح سپین اور پورپ کے دوسرے ملکوں میں یہود کو وہاں کے ملکی نظم و نسق کا ایک خونفناک جزو بنادیا تھا۔ اسی طرح عرب میں بھی وہ خونفناک صورت اختیار کر چکے تھے اور اپنی طاقت کے بل بوتے پر سارے عرب پر صیہونی حکومت کے نصوبے بنارہے تھے۔

سرکار رسالت محمد مصطفیٰ کو، ہجرت کے بعد قیام مدینہ میں یہودیوں سے واسطہ پڑا۔ ابتداء میں یہود نے یہ خیال کر کے کہ سرکار رسالت حضرت موسیٰ کے احترام کی تلقین فرماتے ہیں۔ اور بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے ہیں حضور سے تعاون کیا۔ اور ان کا خیال تھا کہ اس تعاون سے ان کے اثر و رسوخ میں اضافہ ہو جاتے گا۔ آنحضرت نے یہود سے معاهدہ کیا۔ جس کا ہم ذکر کر چکے ہیں۔ جس میں انہوں نے آنحضرت کو اپنا حکم قرار دے کر ہر معاملہ میں ان کے فیصلہ کو ماننے کا عہد کیا۔ اور دفاع شہر کے وقت مسلمانوں کی اعانت کا اقرار کیا۔ اور یہ بھی وعدہ کیا کہ مسلمانوں کے دشمن کو اپنادشن سمجھیں گے۔ اگر یہودی اس معاهدے سے پر قائم رہتے تو ان کے لئے بہتر اور نہایت مفید تھا۔ مگر انہوں نے شرارتیں شروع کر دیں۔ ان کے اس تغیرت کے اسباب یہ تھے۔

## بارھوال باب مسلمانوں اور یہودیوں کے تعلقات

فتح خیبر شہ، ۷۲۸ء

علیٰ فاتح خیبر و معمارِ سلطنتِ اسلامیہ

یہودی شام اور فلسطین پر حملہ  
رہیں ہے۔ مگر دوسری صدی عیسوی میں  
رہمیوں نے اس صیہونی سلطنت کا خاتمه کر دیا۔ یہودی مجہور ہو کر شام کی  
سرحد سے نکل کر حجاز میں آگئے اور وسط حجاز تک آباد ہو گئے۔ مدینہ سے  
لے کر شام کی سرحد تک وہ آباد تھے۔ اور انہوں نے اپنے قلعے تیار کر لئے تھے۔  
یہ قلعے ان کی فوجی چھاؤنیاں بھی تھیں۔ اور ان کی تجارت کی منڈیاں  
بھی تھیں۔

مدینہ میں ان کے تین قبیلے آباد تھے، بنی قینقاع، بنی نضیر اور بنی قریظہ۔ یہ قبیلے نہایت مقتدر تھے، مدینہ کے رہنے والے بنی اوسم اور  
بنی خزر ج ریاست پیشہ تھے۔ ان کے مقابلہ میں یہودی بے حد متمنوں اور  
متذکرین تھے۔ تجارت پیشہ کار و باری بھی تھے، اور سود خور بھی تھے۔ یہ  
لوگ مدینہ کے معاشی وسائل پر قابض تھے۔ بنی اوسم و خزر ج ان کے  
مقروض تھے، معاشی خوشحالی کی وجہ سے یہودیوں کی تعليمی حالت بھی

میں کچھ تو مومن ہیں اور بہت سے نافرمان ہیں۔ سو اسے اینا پہنچانے کے وہ تمہیں ہرگز نقصان نہیں پہنچا سکیں گے۔ اور اگر تم سے لڑیں گے تو پیغام دکھلائیں گے۔ یعنی بھائیں گے اور پھر ان کی مدد نہیں کی جاتے گی۔

قرآن مجید کے اس بیان سے چند امور پر روشنی پڑتی ہے۔

اول۔ اگر یہودی ایمان لے آتے تو ان کے لئے اچھا تھا۔

دوم۔ تازیوں آیے مسلمانوں اور یہودیوں کے درمیان کوئی لڑائی نہیں ہوئی تھی۔

جیسا کہ ”اگر تم سے لڑیں گے؟“ کے الفاظ سے ظاہر ہے۔

سوم۔ قرآن مجید نے پیشیں گوئی فرمائی کہ یہودی مسلمانوں کے مقابلے میں شکست لکھائیں گے۔ پیغام دکھلا کر بھائیں گے۔ اور مسلمانوں کو ان کے مقابلے میں فتح ہوگی۔

بنی قینقاع کا اخراج با وجود یہ کہ سرکارِ رسالت نے یہودیوں کو مدینہ میں پوری آزادی بھی دی اور مسلمانوں کے برابر حقوق بھی دیتے تھے۔ مگر وہ مدینہ میں برابر ایسی شرارتیں کر رہے تھے، جو شرافت کے منافی تھیں۔ چنانچہ ایک روز ایک مسلمان عورت بازار میں سے گزر رہی تھی۔ ایک یہودی نے اس سے نازیبا مزاح کیا۔ ایک انصاری، یہودی کی اس قبیع تحریک کو بدراشت نہ کر سکا۔ اس نے غیرت انسانی اور محیت اسلامی کے جوش میں اس یہودی کو اسی وقت قتل کر دیا۔ بازار یہودیوں کا تھا۔ انہوں نے حملہ کر کے اس مسلمان کو شہید کر دیا۔ سرکارِ رسالت کو جب اطلاع ہوئی تو حضور فوراً موقعہ پر پہنچے۔ اور آپ نے صدر مملکت کی جیشیت سے مدینہ کے قانون کے مطابق تصرفیہ کی کوشش فرمائی۔ مگر یہود نے پرواہ نہ کی۔ بلکہ اکٹ کر کہا۔ ہم قریش نہیں۔ اگر جھکڑا ہووا۔ تو بتلادیں گے۔ کہ لڑائی کے کہتے ہیں؟ اس کے بعد نقص عہد کر کے ایک طرح سے اعلان جنگ کر دیا۔ چنانچہ مسلمان

۱۔ قبول اسلام کے بعد اہلیان مدینہ کی اصلاح کا کام سرکارِ رسالت نے شروع فرمایا۔ ان کی عادتیں سدھرنے لگیں۔ ان کی فضول خرچی میں کمی ہوئی وہ قرضوں سے سبد و شہ ہونے لگے۔ ان کی معاشی حالت میں بہترین انقلاب رونما ہوا۔ ان حالات سے یہودیوں کے سود کی آمدی میں کمی ہوئی، ان کی اقتصادی گرفت ڈھیلی ہو گئی۔ اس لئے وہ اسلام کی مخالفت کرنے لگے۔

۲۔ سرکارِ رسالت نے شریعت موسوی کی صحیح تصویر پیش کر کے ایسے عقائد فاسد کو جو بعد میں دین موسوی میں شامل ہو گئے تھے۔ خارج کرنا چاہا اس لئے یہودی حضور کے سخت مخالفت ہو گئے۔

۳۔ سرکارِ رسالت نے یہودیوں کی زبوب کاریوں کی اصلاح شروع کی۔ ان کو فست و فجور سے روکا، اور صالحانہ زندگی اختیار کرنے کی تلقین فرمائی۔ اس لئے وہ مخالف ہو گئے۔

۴۔ یہودیوں کو اسلام کے اصول سرمایہ دارانہ نظام کے خلاف نظر آتے یہ امر بھی ان کی مخالفت کا سبب ہو گوا۔

ان وجود سے یہودی اسلام کے دشمن بن گئے۔ اور منافقوں کے ساتھ مل کر مسلمانوں کو نقصان پہنچانے کی سیکیمیں بنانے لگے۔ یہ حالت آنحضرتؐ کے لئے تشویش کا باعث ہوئی۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے اپنے جیبیت کی تسلی کے لئے یہ آپہ مبارکہ نازل فرمائی۔

وَلَذَا مَنْ أَهْلَ الْكِتَابَ لَكَانَ حَيْرَانَ حَيْرَانَ اللَّهُمْ مِنْهُمْ الْمُؤْمِنُونَ  
وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ هَلْ نَيَّبُرُ وَكُمُ الْإِلَٰهُ إِلَّا أَنْ يَقُلَّا  
تَلَوُّكُمْ يُؤْتُوْكُمُ الْأَذْلَاءَ بَارِقَتْ ثُمَّ لَوْيَنْصَرُوْنَ هَ

ر سورہ آل عمران آیت ۱۱۱۔ ۱۱۱ پ ۴

”اگر اہل کتاب (یہودی) بھی ایمان لاتے۔ تو ان کے لئے بہت اچھا ہوتا۔ ان

المدینہ کے خلاف اس کی جدوجہد کو مدینہ کی پنجاہیت کے سامنے بھی پیش کیا۔ فیصلہ یہ ہوا کہ اسے قتل کی سزا دی جاتے۔ چنانچہ محمد بن سلمہ انصاری نے اس کو قتل کر دیا۔ یہ اسی سزا کا مستحق تھا۔ کیونکہ مدینہ کی سلامتی کے خلاف اس کی جدوجہد حد سے بڑھ چکی تھی۔ اس کا قتل شہید میں ہوا۔

**قضیہ بنی نضیر** معاہدہ کے باوجود بنی نضیر قریش سے برابر سازشیں کر رہے تھے۔ قریش نے جنگ بدر سے پہلے بنی نضیر کو لکھا تھا کہ وہ رسول اللہ کو قتل کر دیں۔ مگر بنی نضیر اس میں کامیاب نہ سکے بنی قینقاع کا مدینہ سے اخراج بھی ان کے جذبہ عداوت کی آگ بھڑکانے کا سبب ہوا۔ معاہدہ کی رو سے انہیں غزوہ احمد میں مسلمانوں کی مدد کرنا تھا۔ مگر یہ اندر وہ طور پر مخالفین کی مدد کرتے رہے۔ رسول اللہ نے غزوہ احمد کے بعد بنی نضیر شہید میں غزوہ بدر کے بعد پیش آیا۔

اور بنی قریظہ کو نتے سرے سے معاہدہ کرنے کے لئے کہا۔ بنی قریظہ نے تو معاہدہ کی تجدید کر لی۔ مگر بنی نضیر نے صاف انکار کر دیا۔ ربیع الاول شہید مطابق اگست ۱۹۲۵ء کو رسول اللہ محلہ بنی نضیر میں تشریف لے گئے۔ اور ایک دیوار کے نیچے رسول اللہ چند یہودیوں سے باتیں کر رہے تھے۔ کہ عمر بن حوشیار کے نیچے رسول اللہ چند یہودیوں سے باتیں کر رہے تھے۔ کہ یہودی حضور کو بروقت اطلاع ہو گئی۔ آپ اس مقام سے ہٹ گئے۔ اور اس طرح بال بال نکل گئے۔ سرکارِ رسالت ایک مدت تک ان کی ایسی حرکات سے در گذر فرماتے رہے اور یہ حضور کے حلم کا ناجائز فائدہ اٹھاتے رہے۔ آخر پانی سر سے گزر گیا۔ اور ان آستینیں کے سانپوں کا تدارک ضروری سمجھا گیا۔ چنانچہ جب ان کے محلہ کا محاصرہ کیا گیا تو یہ قلعہ بند ہو گئے۔ آخر ان کے متعلق بھی یہی فیصلہ ہوا۔ کہ یہ مدینہ کو چھوڑ کر جہاں چاہیں چلے جائیں۔ ان کے ساتھ بھی یہ رعایت کی گئی۔ کہ یہ اپنا منقولہ مال ہمارے جاسکتے ہیں۔ چنانچہ بنی نضیر اونٹوں پر سوار ہو کر گاتے مدینہ سے نکل گئے اور خیبر کے گرد نواحی

بھی مقابلہ کے لئے آمادہ ہو گئے۔ یہودی اپنی کمزوری کو محسوس کر کے "آظام" میں قلعہ بند ہو گئے۔ مدینہ میں یہودیوں کے چھوٹے چھوٹے قلعے تھے۔ ان کے مجموعہ کو وہ "آظام" کہتے تھے، مسلمانوں نے ان قلعوں کا محاصرہ کر لیا۔ اس پر دوسرے یہودی خاموش رہے۔ پندرہ دن محصور رہ کر اس بات پر راضی ہو گئے۔ کہ سرکارِ رسالت صدرِ مملکت مدینہ کی حیثیت سے جو فیصلہ ان کے متعلق فرمائیں گے انہیں منظور ہو گا۔ چنانچہ حضور نے دستور کے مطابق فیصلہ کیا کہ بنی قینقاع مدینہ چھوڑ کر چلے جائیں اور کوئی شخص ان سے تعریض نہ کرے، اس فیصلہ کے مطابق وہ مدینہ کی سکونت ترک کر کے سرحد شام کی طرف چلے گئے۔ اور "اذراعات" کے مقام پر جا بیسے۔ بنی قینقاع کے اخراج کا یہ واقعہ شہید میں غزوہ بدر کے بعد پیش آیا۔

**کعب بن اشرف کی قتلہ پر دازیاں اور اس کا قتل** | یہودیوں میں مایہ کعب بن اشرف فساد تھا۔ شرارۃ کا پیٹلا۔ اسلام کا شدید ترین مخالف تھا۔ یہ مذہب کے لحاظ سے یہودی اور نسب کے لحاظ سے عرب تھا۔ اس کا باپ اشرف قبیلہ طے سے تھا۔ مدینہ کے یہودیوں کے مذہبی پیشواؤ اور تاجر جماز ابو رافع نے اشرف کو اپنی بیٹی دے دی۔ اس کے بطن سے کعب بن اشرف پیدا ہوا۔

کعب شاعر بھی تھا۔ اور اپنے اشعار میں اسلام کی ذمہت کیا کرتا تھا۔ اس نے مدینہ کے علماتے یہود سے مخالفت اسلام کا عہد بھی لے رکھا تھا۔ بدر کی لڑائی کے بعد یہ بدر کے کفار کشتؤں کی تعزیت کے لئے آپہنپا۔ ان مقتولین کفار کی موت پر اس نے برثیبہ لکھا اور اپنے اشعار میں انتقام کے لئے لوگوں کو آسھارا اور ابوسفیان کو خانہ کعبہ میں لے جا کر انتقام غزوہ بدر کا عہد لیا۔ اور رسول اللہ کے قتل کے لئے سازشیں کرنے لگا۔ حضور نے

جاتے۔ اور ان کی عورتوں اور ان کے بچوں کو اسی بنا کر ان کے مال و اسباب پر قبضہ کر لیا جاتے۔ یہود خود اپنے دشمنوں سے یہی سلوک کیا کرتے تھے چونکہ یہی ان کی مذہبی کتاب کا فیصلہ تھا۔ اب نازک ترین صورت حالات میں بنی قریظہ کی غلاری اور معاپدہ کی خلاف ورزی پر ان کے اپنے تسلیم کردہ علم نے ان کی اپنی مذہبی کتاب کے مطابق یہ فیصلہ کیا، جو انہیں قبول کرنا پڑا۔ چنانچہ ان کے تقریباً چار سو بالغ مردوں اس فیصلہ کی رو سے قتل کئے گئے۔ یہ واقعہ اپریل ۶۲۷ء یعنی ذی الحجه ۵ھ کا ہے۔ حضرت سعد بن معاذ اسی جنگ خندق میں زخمی ہوتے تھے۔ اور انہوں نے یہ فیصلہ اپنے بستر علالت پر صادر فرمایا تھا۔ اس فیصلہ کے بعد ان کا انتقال ہو گیا۔

## جنگِ خیبر کمہ، ۶۲۷ء

خیبر عربانی لفظ سے اس کا ماغذہ (TE ۲۰۶) لفظ خبر ہے۔ جو خیبر قلعوں کے معنی میں ہے۔ خیبر مدینے سے جانب شمال آٹھ منزل یعنی ۹۲ میل کے فاصلہ پر یہودیوں کا ایک قصبه تھا۔ جہاں بہت سے قلعے تھے۔ اسی قصبه کے نام پر اس کے متعلق یہودی نوآبادی کا نام خیبر تھا۔ یہ نوآبادی ایک خلشتاک ہے جس کی زمین پیداوار کے لحاظ سے نہایت زریز ہے۔ یورپ کا سیاح مسٹر ڈاؤنی (TE ۲۱۵) جس نے ۱۸۴۷ء میں عرب کی سیاحت کی ہے، مہینوں خیبر میں رہا ہے۔ اس نے تحقیق و اکشاف کی نظر سے خیبر کی چھان بین کی ہے۔ اپنے سفر نامہ میں لکھتا ہے۔ ”خلشتان خیبر کی زمین زرخیز ہے۔ قوم یہود کے یہاں بڑے بڑے مضبوط اور مستحکم قلعے بنے ہوتے تھے۔ ان میں سے چند قلعوں کے آثار اب تک باقی ہیں، اور قائم ہیں۔“

میں آباد ہو گئے۔  
**بنی قریظہ کا انعام** یہودیوں میں سے بنی قریظہ ایک ایسا قبیلہ تھا کہ جس سے مسلمانوں کے غزوہ اخ Zap تک تعلقات اپنے تھے، مگر غزوہ خندق میں بنی نضیر نے بنی قریظہ کو بھی مخالفتِ اسلام پر آمادہ کر لیا۔ جب اس جنگ میں مدینہ کا محاصرہ طول پکڑ گیا۔ تو بنی قریظہ بھی سخت مخالفت پر آتی ہے۔ یہاں تک کہ انہوں نے آظام پر جہاں مسلمان عورتیں بھیں۔ حملہ کر دیا۔ یہ وقت مسلمانوں کے لئے بڑا نازک وقت تھا۔ مدینہ کا محاصرہ سخت ہو گیا تھا۔ منافقین بھی اندر ورنی خلفشار کا سبب تھے۔ کہ بنی قریظہ نے اس نازک وقت میں مخالفت شروع کر دی۔ جنگ خندق فتح ہوئی۔ اور سرکار رسالتِ مدینہ میں تشریف لاتے۔ حضور کا معمول تھا۔ جب سفر سے واپس آتے تو سب سے پہلے سیدہ عالم فاطمہ زہرا کے گھر تشریف لے جاتے۔ ۲۳ ذی قعده حضور فاطمہ زہرا کے گھر تشریف فرماتے۔ ہمچیار امار کر بیٹھے تھے۔ اور معصومہ کو نین فاطمہ کپڑوں کا گرد و غبار جھاڑ رہی تھیں۔ کہ حضور کو بنی قریظہ کی مہم کا آغاز کرنا پڑا۔ (روضۃ الاحباب)

مسلمانوں نے ملک سے غداری کی سزا دینے کے لئے بنی قریظہ کے محلہ کا محاصرہ کر لیا۔ چند دنوں کے بعد یہودیوں نے درخواست کی، کہ ہم حضرت سعد بن معاذ النصاری کو جوان کے حلیف تھے۔ حکم بناتے ہیں۔ جو فیصلہ وہ ہمارے حق میں کریں گے۔ ہمیں منظور ہو گا۔ اگر بنی قریظہ سرکارِ رسالت کو حکم قرار دیتے تو انہیں وہی سزا ملتی۔ جو اس سے قبل دوسرے یہودی قبیلوں کو مل چکی تھی۔ مگر حضرت سعد بن معاذ نے جو بنی قریظہ کی ایسے نازک وقت میں غداریوں سے رنجیدہ خاطر تھے۔ ان کے حق میں توریت کا فیصلہ دیا۔ جس سے وہ انکار نہیں کر سکتے تھے۔ توریت کا یہ حکم ہے کہ اگر دشمن صلح پر راضی ہو۔ تو اس کا محاصرہ کیا جاتے۔ جب وہ مغلوب ہو جاتے تو اس کے تمام مردوں کو قتل کر دیا۔

(۵) صلح حدیبیہ کے بعد یہودیوں کے حوصلے بڑھ گئے تھے۔ وہ حدیبیہ کی شرائط کو مسلمانوں کی مکروہی خیال کرتے تھے۔ اور انہوں نے نواحی مدینہ میں پہنچ کر مدینہ کی چراگاہوں سے مویشی لوٹنے شروع کر دیتے تھے۔ چنانچہ سرکارِ رسالت کی ایک چراگاہ ذی قرد میں واقع تھی۔ جس میں حضور کی اونٹنیاں، ہمیشہ چراکر تھیں۔ بنی غطفان کے ایک فوجی دستہ نے عبدالرحمن بن عینیہ کی سرکردگی میں حملہ کر دیا۔ حضرت ابوذر غفاری کے فرزند اونٹنیوں کے محافظت تھے، ان کی والدہ بھی ان کے ہمراہ تھی۔ وہ ان رہنزوں کے مقابلہ میں آتے تو ان خونخوار وحشیوں نے انہیں شہید کر دیا۔ اس رویوڑ کی بیشتر اونٹنیاں بھی لے گئے اور حضرت ابوذر غفاری کی زوجہ کو بھی گرفتار کر کے لے گئے۔ مسلمانوں کو اطلاع ہوتی۔ انہوں نے حملہ کر کے حضرت ابوذر کی زوجہ کو بھی رہا کرالیا۔ اور اونٹنیاں بھی واپس لے آتے۔ یہ جنگ خبر سے تین دن پہلے کا واقعہ ہے۔ یہ ہیں جنگ خبر کے اسباب۔

رسول امین نے عرب میں قیام امن کے لئے فتنہ و فساد کے اس مرکز کو ختم کرنے کا تہذیہ کیا یہ جنگ بھی حقیقتاً مدافعانہ جنگ تھی۔ جنگ خبر کے واتغات بتلار ہے ہیں۔ کہ حضور نے پیش دستی نہیں کی بلکہ دفاع کیا تھا۔ بنی غطفان اور یہود مدینہ پر حملہ کی تیاریاں کر رہے تھے۔ احمد اور خندق کے لئے تحریکوں نے بتلا دیا تھا، کہ مدینہ میں دشمنوں کے جملے کس قدر ضرر رسان ہیں۔ سرکارِ رسالت نے دشمن کو قریب آنے کی مہلت دینا نامناسب و خلاف مصلحت سمجھ لیا تھا۔ ذی قرد کے خونی واقعہ نے یہودیوں کے ارادوں کو نمایاں کر دیا تھا۔ اس لئے حضور نے دشمن کو یہ موقع ہی نہ دیا۔ کہ مدینہ پر پڑھ آتے۔ بلکہ آٹھ منزل آگے بڑھ کر مدافعت فرمائی۔

خبر میں چھوٹے بڑے چھ قلعے تھے جو تمثیلی مکتووڑے فاصلہ پر یکے بعد دیگرے واقع تھے،

**غزوہ خبر کے اسباب**

(۱) بنی نضیر کے یہودی مدینہ سے جلاوطن ہو کر خبر کے گرد نواحی میں آباد ہوئے تھے۔ انہوں نے گرد نواحی کے تمام قبائل کو اسلام کے خلاف بھڑکانا شروع کر دیا تھا۔ بلکہ وہ قریش اور بنی غطفان کو اسکا کرخندق کی لڑائی کا باعث ہوتے اور مدینہ پر حملہ کر دیا تھا۔ اس لڑائی میں حضرت علیؓ تھی کے ہاتھ سے عرب کا مایہ ناز بہادر عمر بن عبد و مارا گیا۔ مخالفوں کی اس شکست سے کم ٹوٹ گئی۔

(۲) غزوہ خندق کے باعث بھی وہ چین سے بیہتے نظر نہیں آتے تھے قصیہ بن قریظہ ہوا۔ اور اس میں یہود کا سردار حی بن اخطب خود بھی قتل ہو گیا۔ اور اس کا جانشین ابو رافع سلام بن الحتفیج جو یہودیوں میں ملک التجار تھا۔ اس نے غطفان اور ارد گر کے مشرکین عرب کو جنگ پر ترغیب دے کر اور رسول اللہ کے خلاف رکنے پر بھڑکا کر ایک مجمع کثیر جمع کر دیا تھا۔ لہ جب مسلمانوں کو یہودیوں کی ان سازشوں اور مدینہ پر شدید حملہ کا علم ہوا۔ تو عبد اللہ بن نہیک انصاری نے ابو رافع کو اس قلعے کے اندر ہی مار ڈالا۔ یہ واقعہ مدافعاً نہ احتیاط کے طور پر عمل میں آیا۔

(۳) اس واقعہ کے بعد یہودیوں نے اسیر بن زرام کو اپنا سردار چننا۔ اس نے سردار کی شرانگیزی کو علامہ شبی نے ان الفاظ میں بیان کیا ہے۔

”اسیر نے قبائل یہود کو جمع کر کے تقریر کی اور کہا کہ میرے پیشروں نے حضرت محمدؐ کے خلاف جو تدبیریں کیں وہ غلط تھیں۔ صحیح تدبیر یہ ہے کہ خود محمدؐ کے دارالریاست پر حملہ کیا جاتے۔ اس غرض سے اسیر نے غطفان اور دیگر قبائل میں دورہ کیا۔ اور ایک فوج گرائی تیار کی۔“

(۴) مدینہ میں منافقین کا سردار یہودیوں سے خط و کتابت کر رہا تھا اور انہیں مدینہ پر حملہ کے لئے آمادہ کر رہا تھا۔

لے خدا ہم تیری عنایت سے بے نیاز ہیں۔<sup>۲</sup> لہ  
ان اشعار سے صاف عیاں ہے کہ یہ جنگ مخفی خوشنودی خدا کے لئے  
مدافعانہ تھی، اور فتنہ و فساد مخالفوں نے پیا کیا تھا۔

**اسلامی شکر اور چھوٹے چھوٹے قلعوں کی فتح** | اسلامی شکر کی تعداد  
مسلمان عورتیں بھی مجاہدین کی مریم پیٹی اور علاج کے لئے ہمراہ تھیں۔ سب چھوٹے  
چھوٹے قلعے آہستہ آہستہ فتح ہو گئے مرف قلعہ القوص رہ گیا۔ یہ قلعہ سب  
قلعوں سے زیادہ مضبوط و مستحکم تھا۔ لہ یہی وہ آخری قلعہ تھا۔ جس پر یہودیوں  
کی قسمت کا فیصلہ تھا۔ اور یہی وہ قلعہ تھا۔ جس کے متعلق مسلمانوں کا  
عظیم ترین امتحان ہوا۔ قلعہ القوص کی ہم پر ٹڑے ٹڑے صحابہ بھیجے گئے۔  
قلعہ فتح نہ ہوا۔ مسلمانوں پر مایوسی چھاگئی۔ آخر قلعہ القوص حضرت علیؓ  
کے ہاتھ سے فتح ہوا۔

**قلعہ القوص پر مسلمانوں کے ہمیں اور ناکافی** | سرکار رسالت تائب نے  
حضرت ابوبکر کو نبی کے  
قلعہ کی طرف روانی کے لئے بھیجا۔ وہ لڑے اور کوشش کی۔ مگر قلعہ فتح نہ  
ہو سکا۔ اور ناکام واپس آتے۔ دوسرے دن حضرت عمر کو جنگ کے لئے جنگل  
بھیجا۔ وہ لڑے اور کوشش کی۔ لیکن فتح نہ ہو سکا۔ اور واپس آتے۔ اس  
پر جناب رسولؐ خدا نے فرمایا۔ قسم بندگی میں علم ایسے شخص کو دوں گا۔ جو  
خدا اور رسولؐ کو دوست رکھتا ہے اور خدا اور رسولؐ اسے دوست رکھتے  
ہیں۔ کرار غیر فرار ہے۔<sup>۳</sup>

لہ سیرۃ النبیؐ بیل ۲۵۳ ص ۲۷۳۔ لہ زرقانی جلد ۲ ص ۲۷۳۔

لہ سیرت ابن ہشام جلد ۳ ص ۲۸۵ و ۲۸۶۔ تاریخ کامل ابن اثیر جزوی جلد ۲ ص ۲۸۵ و ۲۸۶۔ تاریخ طبری  
جلد ۳ ص ۹۳۔ تاریخ الحمیس جلد ۲ ص ۵۳۔  
تاریخ ابوالغفار جلد ۱ ص ۱۱۔ روشنۃ الاحباب ص ۲۸۵۔ کتاب الفضائل امام نسائی۔ (باقیہ ص ۱۱۱ پر)۔

مورخ یعقوبی نے ان کے نام بتاتے ہیں۔ سالم۔ ناعم۔ انطاط۔ قصار۔  
حریط۔ القوص۔ القوص سب سے مضبوط قلعہ تھا۔ اس کا محافظ مرحبا  
نامی پہلوان تھا۔ جو اکیلا ایک ہزار نوجوانوں کے برابر مانا جاتا تھا۔ یہ پہلوان  
کی فوج کا کمانڈر تھا۔ ابو رافع ابن الحقیق کا خاندان جو مدینہ سے جلاوطن  
ہو کر آیا تھا۔ اسی قلعہ میں آباد تھا۔ یہود دُور میں اور ہوشیار تھے۔ انہوں  
نے مسلمانوں کے ہمیں کے پیش نظر مدافعت کے انتظامات درست کرتے  
تھے۔ غلہ، رسد، ضرورت زندگی کو ناعم میں رکھ دیا تھا۔ فوجیں نطاء اور  
القوص کے قلعہ میں جمع کر دی تھیں۔ القوص فوجی مرکز تھا۔ اور باقی قلعوں کو  
دوسرے سامانوں کے لئے منتخب کیا تھا۔

**نیبیر کی طرف مسلمانوں کی روانگی** | سرکار رسالت محمد مصطفیٰ نے  
چودہ سو مسلمانوں کے ساتھ نبی  
کی طرف کوچ کیا۔ اور منزل صہبہ پر پہنچ کر قیام فرمایا۔ اس کی وجہ یہ تھی، کہ  
rstے بہت ہی پیچ دار اور طیپڑے تھے۔ اور خاردار جھاڑیوں کے لئے جنگل  
میں سے گزرتے تھے۔ اور یہ معلوم ہونا دشوار تھا۔ کہ کونسارستہ صحیح ہے۔  
اور سیدھا نبی پہنچتا ہے۔ یہ بھی ضرورت تھی کہ فوج سہلrstے سے اس قدر  
جلد نبی پہنچ جاتے۔ کہ غطفان کے قبائل یہود کے پاس جمع ہونے نہ پائیں۔  
اور فوج کو اس طرح متین کر دیا جائے۔ کہ یہودیوں اور غطفان کے قبیلوں  
کے درمیان حائل ہو جائے۔ چنانچہ رہنمائی کے لئے خشیل نامی رہنمایا جرت پر  
ہمراہ لے لیا گیا۔ اسلامی شکر صہبہ سے روانہ ہوا۔ حدی خوان اشعار پڑھ  
رہے تھے، عامر بن اکوع کے اشعار مسند احمد حنبل میں ہیں۔ ان اشعار کا  
ترجمہ یہ ہے۔

”جن لوگوں نے ہم پر دوست درازی کی ہے۔ جب کبھی وہ کوئی  
فتنه پا کرنا چاہتے ہیں۔ تو ہم ان سے دبتے نہیں ہیں، اور

علیٰ ! میں تنہا تم سے راضی نہیں ہوں۔ بلکہ اللہ اور اس کے فرشتے بھی تم سے راضی و خوشنود ہیں۔ ۳۶

**غزوہ خبر کے نتائج** | ۱ - یہودی جو عرب میں صیہونی حکومت کے

خواب دیکھ رہے تھے۔ ان کے خواب پر لشان ہو گئے۔ اور یہودیوں کا عرب پر اقتدار ختم ہو گیا۔ عرب کو یہودی غلاني سے

بچانا فاتح خبر کا کار نامہ ہے۔

۲ - قیام حکومت، غزوہ خبر اسلامی سلطنت کا سنگ بنیاد ہے۔  
چنانچہ علامہ شبیلی لکھتے ہیں۔

"یہ پہلا غزوہ ہے۔ جس میں غیر مسلم رعایا بناتے گئے۔ اور طرزِ حکومت کی بنیاد قائم ہوئی۔ خبر اس قاعدہ کے مطابق اسلام کا پہلا غزوہ ہے۔"

اس بیان سے ظاہر ہے کہ اس سے پہلے جس قدر اسلام کو جنگی فتوحات حاصل ہوئیں۔ ان میں اسلام کو نظام حکومت کے قیام کا موقعہ نہ ملا۔ یہ غزوہ خبر تھا۔ جس میں مسلمان راعی بنے اور یہود نے اپنار عایا ہونا تسلیم کیا۔ اس لحاظ سے فاتح خبر کو اسلامی سلطنت کا محار کہنا مبالغہ نہیں۔ اگرچہ اس سے قبل فتوحات میں بھی حضرت علیؑ ہی نایاں نظر تھے ہیں۔

۳ - تو سیع سلطنت۔ یہ غزوہ نہ محض اسلامی سلطنت کے قیام کا سبب ہوا۔ بلکہ تو سیع سلطنت اسلامیہ کا باعث ہوا۔ چنانچہ علامہ شبیلی اس سلسلہ میں لکھتے ہیں۔

"فتح خبر کے بدیہ سے جو علاقے تھے، وادی القری اور فدک مسلمانوں کے ہاتھ میں آتے۔ وہ بھی نہایت زرخیز تھے۔" ۳۷

۳۶ روشنۃ الاحباب ص ۲۸۵۔

۳۷ سیرۃ النبی جلد ا ۳۵۲۔

۳۸ سیرۃ النبی جلد ا ۲۲۳۔

**جدر کار فاتح خبر** | جناب علی مرتفع علم کے رقلاء القوم پر حملہ اور بہادر قتل کر دیتے۔ جن کے نام حارث، محب، عنتر، واو بن قابوس۔ ربیع بن الحقیق، مرتہ بن مروان۔ یا سرخبری، صیح خبری ہیں۔ ۳۹  
خبر حضرت علی مرتفع کا رغیر فارکے ہاتھ سے فتح ہو گیا۔ اسی لئے آپ کو فاتح خبر کہتے ہیں۔ قرآن مجید نے جو پیشین گوئی کی تھی کہ یہودی اگر تم سے رطیں گے تو پیٹھ دھکلار جا گئیں گے۔ دو روز تک پوری ہیں ہوئی تھی۔ تیسرے روز مصدق قرآن، علیؑ ابن ابی طالب کے دستِ خن پرست سے پوری ہوئی۔

جب رسالتِ آپ کو خبر کے فتح کی۔ یہ کیفیت معلوم ہوئی، آپ نہایت مسرور ہوتے اور جب حضرت علیؑ حضور کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ تو آپ نے خیمہ سے نیکل کر ان کا استقبال کیا۔ اور جب قریب آتے تو ان سے بغلگیر ہوتے۔ اور حضرت علیؑ کی آنکھوں کے درمیان بوسہ دیا اور فراہیتہاری سعی مشکل ہوئی اور اے علیؑ ! میں تم سے رضا مند ہوں۔ یہ سن کر حضرت علیؑ کی آنکھوں سے آنسو ٹپک پڑے۔ آنحضرت نے پوچھا یا علیؑ یہ گریہ مسیرت ہے یا گریہ اندوہ و حسرت۔ عرض کیا۔ گریہ مسیرت ہے۔ اور میں کیونکہ مسرور ہوں۔ جب اللہ کا رسولؐ مجھ سے راضی ہو۔ آنحضرت نے فرمایا۔ اے

(باقیہ ص ۳۸ سے آگے)۔ صلا و ص ۲۱۔ تذکرہ خواص الامر ص ۱۵۔ مسدر ک علی الصیحین الحکم جلد ۳۔ کتاب المغازی ریاض النفرہ جلد ۲ باب ۴ فصل ۶ ص ۱۸۳ بالفاظ مختلفہ مندرجہ بالا کتب میں یہ روایت وارد ہوئی ہے۔

۳۸ نواعظ علامہ نیندی ص ۱۸۱ ص ۲۲۳ ص ۱۱۹۔ روشنۃ الاحباب ص ۲۸۵۔

مدارج النبوة شاہ عبدالحق محدث دہلوی، سیرۃ النبی۔

**حضرت صفیہ** | خبر کے سردار حبی بن اخطب کی بیٹی صفیہ خبر کے مال غنیمت میں آئیں اور آزادی کے بعد انہیں رسول اللہ کے نکاح میں آنے کا شرف حاصل ہوا۔

**مہاجرین جدشہ کی والپسی** | فتح خبر کے دن ہی حضرت جعفر مت کے بعد وطن میں واپس آتے۔ آنحضرت کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ حضور نے فرم جبت سے ان کی پیشانی کا بوسہ لیا۔ اور ارشاد فرمایا: "میں نہیں سمجھتا کہ میں اپنی ان دونوں خوشیوں میں سے کس پر زیادہ اظہارِ مُسْرَت کروں۔ فتح خبر پر یا جعفر کے آنے پر"۔

**فڈ** | اللہ تعالیٰ نے اہل فدر کے قلوب میں ایسا رعب پیدا کر دیا، کہ انہوں نے خود نصف حاصل فڈ ک پر مصالحت کے لئے آنحضرت کی خدمت میں قاصد بھیجا۔ آپ نے ان کی درخواست کو قبول فرمایا۔ اور فڈ آنحضرت کا خالصہ قرار پایا۔ اس لئے کہ اس کے حصول میں جہاد و جنگ نہیں ہوا تھا۔ اور سوار و پیادہ سے کام لینے کی فرورت محسوس نہیں ہوئی تھی۔ ۳۶

فڈ رسالتِ تائب کا خالصہ قرار پایا۔ اس لئے کہ بغیر شد کشی کے حاصل ہوا تھا۔ ۳۶  
جناب رسالتِ تائب نے فڈ اپنی بیٹی سرکارِ عصمت فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہما کو ہبہ کر دیا۔ ۳۶

له سیرت ابن ہشام جلد ۲ ص ۱۹۵۔ ۳۶ تاریخ طبری م ۱۵۸ مطبوع عجمی شہ معارج النبوة تحت ذکر و قاتع شہ کنز العمال، درمنثور سیوطی عبیب السیر، روشنۃ الصفا۔

اس سے ظاہر ہے کہ یہ فتح خبر کا دید بہ تھا کہ فتح خبر کے بعد خبر سے محقق یہودی نوآبادیوں کو مسلمانوں سے برسر پیکار ہونے کی جرأت نہ ہوئی۔ اور ان کا الحق سلطنتِ اسلامی سے ہو گیا۔

۴۔ معاشی انقلاب۔ فتح خبر سے پہلے مسلمان ایسے نازک معاشی دور سے گزر رہے تھے کہ انہیں سیر ہو کر کھانا بھی نصیب نہیں ہوتا تھا۔ چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عمر کا قول ہے: "هم نے کبھی سیر ہو کر کھانا نہ کھایا۔ مگر فتح خبر کے بعد" ۳۶ ام المؤمنین بنی بنی عائشہؓ فرمائی ہیں۔ "جب خبر فتح ہوا تو ہم نے کہا اب ہم سیر ہو کر کھوڑیں کھائیں گے"۔

اگر مسلمان اسی طرح مفلس و قلاش رہتے۔ جیسا کہ فتح سے پہلے تھے۔ تو وہ رُوما اور ایران جیسی منظم سلطنتوں کو اس طرح فتح کر سکتے تھے۔ منظم سلطنتوں سے مقابلہ کے لئے معاشی ذرائع ضروری ہیں۔ جسے فتح خبر نے فرمایا۔

**اراضی مفتوحہ خبر** | فتح خبر کے بعد خبر کی متعلقہ اراضی پر اسلام کا قبضہ ہو گیا۔ مگر یہودیوں نے آنحضرت کی خدمت میں حاضر ہو کر درخواست کی۔ کہ ان اراضی کو یہودیوں کے قبضہ میں ہی رہنے دیا جاتے۔ اس شرط پر کہ وہاں ان اراضی کی نصف آمدی دربار رسالت میں پہنچا دیا کریں گے۔ اور نصف اپنے تصرف میں لا لائیں گے۔ حضور نے اسے منظور فرمایا۔

**خبر کا خمس** | رسول اللہ نے خمس کی رقم بنی ہاشم اور عبدالمطلب کو عنایت فرمائی۔ اور بنی امیہ اور بنی نوبل کو نہیں دی اور آپ نے فرمایا۔ کہ بنو ہاشم و بنو عبدالمطلب ایک ہی ہیں۔ ۳۶

له صحیح بخاری جلد ۲ ص ۲۰۷ طبع اصح المطابع دہلی۔  
له بخاری جلد ۲ ص ۲۰۷ روشنۃ الاحباب۔  
<http://fb.com/ranajabirabbas>

تھا۔ کہ مکہ معظّمہ پر قبضہ کر کے بیت اللہ کو بتول کی خجالت سے پاک کیا جاتے۔

۲۔ مہاجرین کی خواہش مراجعت۔ مہاجرین مکہ کو اپنا وطن چھوڑنے ہوتے کامل آٹھ سال گزر چکے تھے۔ اور ان کی دلی خواہش تھی کہ وہ اپنے وطن بالوف میں کامیابی سے واپس جائیں۔

۳۔ مکہ معظّمہ کی اہمیت کا تقاضا۔ عرب کی سرزمیں میں مکہ سینکڑوں برس سے تجارتی، سیاسی، تندنی، معاشرتی اور مذہبی امور میں مرکز چلا آ رہا تھا۔ خاندان قریش کی عرب میں اہمیت کا باعث یہی شہر تھا۔ اب اسلام کی تحریک عروج پر آگئی تھی۔ اس لئے ضرورت تھی۔ کہ اس اہم شہر پر اسلام کا پر چم لہراتے۔

۴۔ صلح حدیبیہ میں سرکار رسالت اور قریش مکہ اور ان کے حیلفوں کے درمیان معابدہ ہوا تھا۔ کہ دس سال تک کوئی لڑائی نہیں رہی جاتے گی۔ مگر کفار کی طرف سے اس معابدہ کی خلاف ورزی ہوئی۔ بنی خزانہ رسول اللہ کے حليف تھے۔ اور بنی بدر کفار قریش کے حليف تھے، ان دونوں قبیلوں میں دشمنی تھی۔ اور جھگڑے تھے۔ بنی بدر نے خلافِ معابدہ ان جھگڑوں کو تلوار کے سور پر نظم کرنے کی نیت سے بنی خزانہ سے جنگ شروع کر دی۔ قریش مکہ نے بنی بدر کو ہتھیار فراہم کئے اور ان کی مدد کی۔ ان حالات میں بنی خزانہ کو شکست ہوئی۔ ان لوگوں نے بیت اللہ میں پناہ لی۔ وہاں بھی انہیں قتل کیا گیا۔ حالانکہ وہاں خونریزی منع ہے۔ بنی خزانہ کا نمائندہ دربار رسول میں حاضر ہوا۔ اور آنحضرت کو حالات سے آگاہ کیا۔ حضور کو اس سے بہت رنج و ملال ہوا۔ اور آپ نے اپنا قاصد کفار قریش کے پاس بھیجا۔ اور انہیں لکھا کہ میری فرستادہ شرطوں میں سے کسی ایک لامنظور کرو۔

۱۔ بنی خزانہ کے مقتووں کا خون بہادو۔

۲۔ بنو بدر کی حمایت سے ہاتھ اٹھا لو۔

## پیر حوال باب

مہاجر رسول امین کا اپنے شہر مکہ میں پُر امن داخل  
اللہ کا گھر بتول سے صفات  
طلقاء بنی امیہ کا اسلام  
رمضان شہ، جنوری شہ

**مکہ معظّمہ پر فوج کشی کے اسباب**

۱۔ تطمیہ بیت اللہ۔ بیت اللہ حضرت ابراہیم و حضرت اسماعیل علیہم السلام کی بیادگاری۔ اللہ کے اس گھر کو انہوں نے خدا تے وحدہ لا شریک کی عبادت کے لئے تعمیر کیا تھا۔ مگر بتول پرستوں کے بر سر اقتدار آجانے سے یہ مرکز توحید، بُت خانہ ہو گیا تھا۔ جس میں ۳۶۰ بتول کی پرستش ہو رہی تھی۔ اولاد ابراہیم و اسماعیل یعنی رسول اللہ کے آبا و اجداد کا دل اس حالت پر بہت کڑھتا تھا۔ کیونکہ وہ موحد خدا پرست اور حضرت اسماعیل کے اوصیا تھے۔ اور امت مسلمہ کے قرآنی نام سے موسوم تھے۔ رسول اللہ کے ابتدائی زمانہ میں بھی اللہ کا گھر مرکز شرک رہا۔ یہاں تک کہ پرست اقتدار کفار نے رسول امین کو مکہ سے جلاوطن کر دیا۔ اب یہ خانہ خدا مسلمانوں کا قبلہ بھی قرار پا چکا تھا۔ ان حالات میں اب جبکہ ہزاروں انسان اسلام میں داخل ہو چکے تھے۔ ضروری

پوچھا۔ بتاؤ تو سہی۔ تم مجھ سے کیا امید رکھتے ہو۔ سب نے جواب دیا۔ خیرا خ  
کریم وابن اخ کریم۔ ہمیں اچھائی ہی کی امید ہے آپ فیاض بھائی  
ہیں اور فیاض بھائی کے فرزند ہیں۔ اس پرس کا رسالت نے فرمایا۔ اذہبوا  
فانتم الطلقاء۔ جاؤ۔ قم میرے آزاد کر دہ ہو۔ تم لوگوں کو چھوڑ دیا۔ اس  
کے بعد حضور نے بیت اللہ کا طواف کیا اور جو تصویریں خانہ کعبہ میں بنی  
ہوئی تھیں ان سب کو محو کر دیا۔

اس کے بعد اپنے عفو و کرم کا ان الفاظ میں اظہار فرمایا۔  
جو شخص خانہ کعبہ میں پناہ لے یا ابوسفیان کے گھر میں داخل ہو جاتے  
یا اپنے گھر کا دروازہ بند کر کے بیٹھ جاتے یا میضیارِ دال دے۔ وہ امان میں  
ہے۔ " اس رسول امین اس پیغمبر امن کے رحم و کرم کا کیا کہنا۔ جو دشمن کے  
گھر کو دارالامان قرار دے۔

ستینے لین پول اس سلسلہ میں لکھتا ہے۔

" یہ امر واقعہ ہے کہ محمد کی سب سے عظیم فتح مندی کا وقت وہی ہے  
جس وقت کہ انہوں نے اپنے نفس پر بھی عظیم فتح حاصل کی۔  
رسول اللہ نے نہایت فراخ ولی سے قریش کے تمام افعال  
قیچی اور ایذا رسانیوں کو جو کہ انہوں نے آپ کے خلاف جائز  
رکھی تھیں معاف کر دیا۔ رسول کے مجاہدین نے بھی انہی کی پیروی  
کی اور نہایت امن و آشتی کے ساتھ شہر میں داخل ہوتے نہ کسی  
کے مکان کو لوٹا۔ اور نہ کسی عورت کی تذلیل کی۔ "

اب بنی امیہ کے سردار ابوسفیان نے بھی اسلام قبول کر لیا۔ دوسرے  
لفظوں میں اسے یوں کہا جا سکتا ہے کہ ابوسفیان نے اس انقلاب کا ساتھ دینے  
کے لئے ارادہ کر لیا۔ جوان کی ذاتی امنگوں کا ہمیشہ کے لئے خاتمہ کر دینا چاہتا  
تھا۔ جب ابوسفیان حضرت عباد شاہ کے دربار رسالت میں حاضر ہوا۔ تو

۳۔ اعلان کر دو کہ حدیبیہ کا معاہدہ ٹوٹ گیا۔  
کفار مکہ نے تیسرا شرط مان لی۔ مگر بعد میں وہ اپنے کئے پہنچاتے اور  
انہوں نے ابوسفیان کو تجدید معاہدہ حدیبیہ کے لئے دربار رسالت میں بھیجا۔  
مگر حضور نے انکار کر دیا۔ قریش تجدید معاہدہ اس لئے چاہتے تھے کیونکہ ان  
کی معاشی حالت بہت سقیم تھی۔ اور جوں جوں مسلمان ترقی کر رہے تھے ان کی  
تجارت ختم ہو رہی تھی۔ اور ان کا اقتدار خاک میں مل رہا تھا۔

عساکر قاہرہ رسالت کی روانی | خدا کا جبیب مناسب وقت کی  
رہے کہ معنظہ بلا جنگ و جدل فتح ہو۔ اور اللہ کا گھر بنوں کی سجائست سے  
پاک ہو جاتے۔ اب وہ وقت آپنچا تھا۔ اللہ کا رسول دس ہزار سپاہیوں  
کی معبت میں ۱۰۔ رمضان شہ، یکم جنوری ۱۳۷ھ کو روانہ ہوا۔ مشترکین میں  
اُب طاقت مقابلہ تو تھی ہی نہیں۔ ابراہیم خلیل کا وارث اسماعیل ذیح کی یادگار  
امن کا پیغمبر مرکز توحید اللہ کے گھر میں اس گھر کی عظمت و احترام کو قائم رکھتا  
ہوا بلا قتل و غارت اور خون کا ایک قطرہ بہاتے بغیر بلدا امین مکہ اور ما من  
خلق اللہ بیت اللہ میں فاتحانہ شان سے داخل ہوتا ہے۔

رحمۃ للعلمین کی شان عفو و حمت | جس شہر کو آٹھ برس ہوتے حست  
چھوڑا تھا۔ وہی شہر اللہ نے نہایت برتری اور کامیابی کے ساتھ آپ کے  
قبضہ میں دیا۔ اکابر قریش بوجہ پڑھتے درھمی میں اپنی نظیر آپ تھے، بعض دباؤ سے  
بعض اپنی خوشی سے بعض اسلام کے جاہ و جلال کو دیکھ رہا تھا۔ اب ذرا  
حضور رسالت کا رحم و کرم اور شان عفو و حمت دیکھتے، ان لوگوں کو جن سے  
آپ کو نشت ایذا میں پہنچیں۔ جنہوں نے وطن عزیز سے جلاوطن کیا۔ حضور نے  
فتح پا کر ان سب کی تمام خطائیں معاف کر دیں۔ آپ نے انہیں مخاطب کر کے

بکف گلا کاٹنے کے لئے سامنے کھڑا ہوا ہو۔ اسلام کے نقاد علیٰ ابن ابی طالب کا ان دشمنوں کے ایمان لانے کے متعلق یہ خیال تھا۔ آپ نے فرمایا۔

ما اسلاموا و لکن استسلموا یہ لوگ حقیقتاً اسلام نہیں لاتے۔ بلکہ اسلام کے سامنے انہوں نے ہتھیار ڈال دیتے تھے۔ ماحول اور واقعات نے انہیں مجبور کیا تھا کہ وہ رسول پاک کے احکام کے سامنے گردنیں جھکا دیں۔ درہ باطن میں جو تھے وہ تھے۔

اس طرح کے لوگ جو غلبہ سے متاثر ہو کر مسلمان ہوتے تھے۔ ان کی نفیاقی کیفیت وہی تھی۔ جو ہر دبی ہوئی اور شکست خورده قوم کی ہوتی ہے۔ یعنی نفرت دشمنی۔ غصہ، جذبہ انتقام اور اس کے ساتھ ساتھ ڈر، جس کے نتیجہ میں وہ کھل کر اپنی عداوت کا اظہار تو نہیں کر سکتے تھے، مگر برابر موقع کے منتظر تھے کہ کسی طرح ہم اسلام کو نقصان پہنچا دیں۔ اور اگر اس کو ختم نہ کر سکیں۔ تو کم از کم اس کی امتیازی خصوصیات کو تبدیل کر دیں۔ جو اس نے قائم کی ہیں۔ اور جن سے ہمارے اقتدار کو صدمہ پہنچا ہے۔ اور اسلام کے پردے میں ہی سہی ان امتیازی حدود کو قائم کریں۔ جو اسلام کے پہنچے عرب میں نہیں۔

سرکار رسالت کی زندگی میں ان کے اس مقصد کی تکمیل مشکل تھی۔ ان سب کی بڑی احتیاط کی جاتی تھی۔ ان کو عام مسلمانوں میں خلط ملط نہیں ہونے دیا جاتا تھا ان کو مسلمانوں پر حاکم بنایا جاتا تھا۔ بلکہ اکثر تھنخے تحالف فیے کر ان کی دل جوئی بھی کی گئی۔ تاکہ یہ لوگ اپنے ظالمانہ انداز بھول جائیں اور یہ نہیں تو ان کی آئندہ نسلیں اسلام میں رہ کر امن و امان کی زندگی اختیار کر لیں۔ اور سچے مسلمان ہو جائیں۔ مگر ان کے جذبات وہی رہے۔ اور اگر ذرا اسلام پر کوئی مصیبت پڑتی تو ان کے چہرے خوشی سے کھل جاتے اور کبھی جذبات دبی زبان سے کھل جاتے۔ چنانچہ ہم ایسے موقع کی اپنی اس تاریخ میں نشان دہی کرتے رہیں گے۔

اس وقت کی تصویر کشی علامہ شبی نے اس طرح کی ہے۔

ابوسفیان کے چھلے تمام کارنامے اب سب کے سامنے نہیں اور ایک ایک چیز اس کے قتل کی دعویدار تھی۔ اسلام کی عداوت، مدینہ پر ہر بار حملہ، قبائل عرب کا اشتغال، آخر حضرت کے خفیہ قتل کرنے کی سازش، ان میں سے ہر چیز اس کے خون کی قیمت ہو سکتی تھی۔ لیکن ان سب سے بالآخر ایک اور چیز (عفو بندی) تھی۔ اس نے ابوسفیان کے کان میں آہستہ سے کہا۔ کہ خوف کا مقام نہیں بلکہ نچہ عباش نے سفارش کی۔ اور ابوسفیان نے اسلام قبول کیا۔ ابوسفیان کی بیوی ہندہ نے بھی جس کے انتقامی جذبات کی تصویر۔ اب جنگِ احمد میں دیکھ چکے ہیں۔ اسلام قبول کر لیا۔ علامہ شبی لکھتے ہیں۔ ”ہندہ فتح نک میں ایمان لائی۔ لیکن جس طرح ایمان لائی وہ عبرت نہیں ہے“ ۲۷

اس واقعہ سے ہر انسان یہ بات سوچنے پر مجبور ہے کہ فوج کی ہیبت سے آدمی سر جھکا سکتا ہے۔ ہتھ روک سکتا ہے۔ ہتھیار ڈال سکتا ہے۔ زبان بند کر سکتا ہے بلکہ اپنا گلا کاٹ سکتا ہے مگر اپنے دل میں تبدیل نہیں پیدا کر سکتا۔ اپنے قلب میں تین کی صفت پیدا نہیں کر سکتا۔ اور اپنی نفرت کو محبت سے تبدیل نہیں کر سکتا۔ وہ نفرت اور دشمنی جو آن حدود تک پہنچ چکی تھی، جن کا مظاہرہ گذشتہ واقعات سے ہو چکا۔ کیا فوجی مظاہرہ کے اثر سے دشمنی محبت و عقیدت سے تبدیل ہو سکتی ہے؟ اس سے عام فطرت کے مطابق کیا سمجھا جا سکتا ہے؟ صرف اتنا کہ وہ دشمن جو چنکاریں مارنے والے اڑدے ہے کی طرح سامنے موجود تھا، اب مار آستین بن کر خفیہ ریشہ دو آئیوں کے لئے آزاد ہو گیا۔ اور کوئی شبہ نہیں کہ دشمن کی یہ صورت اس صورت سے زیادہ خطرناک ہے، جبکہ وہ خنجر

قریب مقامات پر آگ روشن نظر آئی۔ تو انہوں نے اندازہ کیا کہ فوج بہت زیادہ ہے۔ جس کے لئے دشہزار چولہار ورشن کیا گیا ہے۔ ان کے حوصلے پست ہو گئے اور وہ مقابله نہ کر سکے۔

۳۔ قریش کے بڑے بڑے سردار جوانہیں بھڑکاتے تھے، اور لڑاتے تھے۔ ذوالفقار علیؑ سے ختم ہو چکے تھے۔

۴۔ ابوسفیان مسلسل شکستوں کی وجہ سے ہمت ہار چکا تھا۔ اس نے شکرِ اسلام میں گھر جانے کے بعد حضرت عباسؓ کے مشورہ پر تھیار ڈال دیئے۔

### فتح مکہ کے نتائج

۱۔ تطہیر بیت اللہ۔ مرکز توحید مسلمانوں کا قبلہ بتول سے پاک ہو گیا۔ اور اللہ کا گھنzenج معنوں میں اللہ کا گھر ہو گیا۔

۲۔ ایک ایسے شہر پر مسلمانوں کا قبضہ ہو گیا۔ جو معاشرتی، تقدیمی، مذہبی، سیاسی اور معاشی و تجارتی مرکز تھا۔ یہ اسلام کی سب سے بڑی کامیابی تھی۔

۳۔ تمام قبائل عرب کو اسلامی حکومت کو عرب کی واحد سب سے بڑی سیاسی و روحانی طاقت سمجھنا پڑا۔

۴۔ عرب کی تنظیم اور اہل عرب کا ایک مرکز پر اجتماع۔

فتح مکہ سے عرب کی اجتماعی تنظیم شروع ہو گئی۔ وہ قبائل عرب جو قبائلی نظام کے ماتحت زندگی بسر کر رہے تھے وہ سرکارِ رسلت کی قیادت و سیادت میں مجمع اور متحد ہو گئے۔ ایک ایسی قوم جس کے ہاں جغرافیائی حد بندی نہیں بلکہ وہ قوم جس کا رشتہ اتحاد انسانیت سے ہے۔

مکہ معلظہ میں فاتحانہ داخلہ کے بعد سرکارِ رسلت خانہ کعبہ میں داخل ہوتے ایک ایک بُت کو تورتے اور جاءہ الحق و زہق الباطل کے نعرے لگاتے جاتے، قریش نے خانہ کعبہ کی بھیت پر بہت سے بُت نصب کر رکھے تھے۔ جن میں ہبل سب سے بڑا بُت تھا۔ جس کو جنگِ احمد کے موقع پر ابوسفیان اٹھا کر شکرِ کفار کے سامنے جوش دلانے کے لئے لے گیا تھا۔ رسول اللہ نے اپنے وقت بازو علیؑ کو اپنے کانڈھوں پر سوار کر کے ان بلندی پر رکھے ہوئے ہبتول کو یہ اللہ سے طیکڑے طیکڑے کر دیا۔ لہ

علیؑ بر دوشن احمد حششم بد دور  
عیان شد معنیٰ نور علیؑ نور

تطہیر کعبہ کے بعد سرکارِ رسلت محمد مصطفیؑ نے بیت اللہ کا طاف کیا۔ نمازِ شکر ادا فرمائی۔ اور اہل شہر کو اکٹھا کر کے ایک فیض و بلیغ تقریر فرمائی، جس میں اللہ کی توحید پر فاقہم رہنے، شرک سے بچنے اور انسانی اخوت کو ملوظ رکھنے کی تلقین فرمائی۔ اس کے بعد حضور کوہ صفا پر تشریف لے گئے، لوگ جو حق در جونق آکر مسلمان ہونے لگے۔ سرکارِ رسلت پندرہ روز مکہ میں قیامِ فراز نو مسلموں کی مذہبی تعلیم و تربیت کا انتظام کر کے مدینہ والپس تشریف لے گئے۔

### قریش کی شکست کے اسباب

۱۔ معجزہ شجاعت علیؑ ابن ابی طالب کا دبدبہ۔ آج تک جس قدر راثا ایمان ہوئی تھیں۔ ان میں علیؑ مرتضیٰ حیدر کار اسد اللہ الغالب نے وہ جو ہر شجاعت دھلاتے تھے۔ کہ کفار قریش مرعوب ہو چکے تھے۔

۲۔ عساکر اسلامیہ کا اچانک مکہ پہنچنا اور قریش کا مرعوب ہونا۔ عساکر اسلامیہ اچانک مکہ پہنچنے لگے۔ رسول اللہ نے حکم دیا کہ ہر مسلمان جاتے قیام پر آگ روشن کرے۔ دور سے کفار قریش کو دشہزار کے

سے ہمراہ آتے تھے۔ دو ہزار اہلی مکہ تھے، جن میں سے بعض ابھی مسلمان بھی نہیں ہوتے تھے۔ چنانچہ صفویان بن امیہ کافر بھی ہمراہ تھا۔ اس سے سرکار رسالت نے ایک سو زرہ اس جنگ کے لئے عاریتاً تھی۔ تاریخ خمیس میں ہے کہ اسی مشترکین حضرت کے ساتھ تھے، سب معمول اس جنگ میں بھی حضرت اسد اللہ الغائب علیٰ ابن ابی طالب علما دار تھے۔ جب مسلمان وادیٰ حنین میں پہنچے۔ تو دشمن کی فوج پہلے سے موجود تھی۔ غیم کی فوج جا بجا پہاڑ کے دروں میں چھپ گئی تھی۔ مسلمان اس سے واقف نہ تھے۔ صبح کو راستے کی تنگی کی وجہ سے متفرق ہو کر آگے بڑھے۔ اس متفرق ہونے کی وجہ یہ بھی تھی۔ کہ فتح مکہ سے اور اپنی تعداد کی زیادتی اور سامان کی فراوانی کے سبب مسلمان کچھ مغرور اور لاپرواہ سے ہو گئے تھے۔ اور ان کے دروں میں کچھ خنوت سی آگئی تھی۔ چنانچہ روضۃ الصفار، روضۃ الاحباب تاریخ خمیس اور تاریخ جدیں السیر وغیرہ میں لکھا ہے، کہ حضرت ابو بکر نے مسلمانوں کا یہ اندار شکر دیکھ لکھا تھا کہ آج ہم کمٹی شکر کے سبب شکست نہ پائیں گے۔ اس خوش فہمی کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کے آگے بڑھتے ہی دشمن اپنی گھات سے نکل پڑے اور اس اندار سے نکلے کہ مسلمان جیساں رہ گئے۔ تیروں پتھروں اور نیزروں کی بوچھاڑت سے گھبرا گئے اور ایسا تبریز تر ہوتے کہ صرف سرکار رسالت اور چند قدیمی جان شار میدان میں رہ گئے۔

**جنگ میں کن لوگوں کے قدم اکھڑ گئے** | سب سے پہلے حضرت خالد بن ولید (جو سیف اللہ کے نام سے مشہور ہیں) نے میدان چھوڑا۔ اس کے بعد کفار قریش نے کہ نئے نئے مسلمان ہوتے تھے۔ راہ فرار اختیار کی۔ پھر باقی اصحاب و انصار چل دیتے۔ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر بھی قدم نہ جاسکے بہت سے مسلمان مارے گئے۔ کئی زخمی ہوتے۔ سرکار رسالت نے بہت پکارا۔

# پیودھوال باب

## جنگ حنین اور طائف کا محاصرہ

### شوآل شہ، جنوری ۶۲۷ء

**جنگ حنین کے اسباب** | فتح مکہ کے بعد لوگ جو حق در جو حق مسلمان ہونے لگے۔ بعض مشترک قبائل یہ حالت دیکھ کر بہت مشتعل ہوتے۔ اس پر بنی ثقیف، ہوازن، بنی سعد اور بنی جشم کے صحرائی قبائل متحد ہو کر لڑنے پر آمادہ ہو گئے۔ یہ بنی ثقیف وہی ہیں جنہوں نے طائف میں رسول اللہ سے بدسلوکی کی تھی۔ اور آنحضرت پر پتھر بر ساتے کے فاصلہ پر آباد تھے۔ یہ لوگ بہت خونخوار اور سرکش تھے۔ کسی کی اطاعت کو پسند نہیں کرتے تھے۔ انہوں نے جب اسلام کو نہایت تیزی سے پھیلتے دیکھا تو گھبرا گئے۔ اور خیال کرنے لگے کہ اگر اسلام کی ترقی کا یہی عالم رہا۔ تو ایک دن ہمیں ختم کر کے اپنی اطاعت میں لے آئیں گے۔ انہوں نے ایچی جمع کر اردوگرد کے قبیلوں کو جمع کر لیا۔ جب سرکار رسالت کو ان کے مذوم میں ارادوں کا علم ہوا، تو حضور بھی تیار ہو گئے۔

**جنگ** | یکم شوال شہ، ۶۲۷ء جنوری ۶۲۷ء بروز دوشنبہ سرکار رسالت مکہ سے روانہ ہوتے۔ بارہ ہزار یا بر وایتے سولہ ہزار فوج رکاب سعادت انتساب میں تھی۔ ان میں دس ہزار مہاجر و انصار تھے جو مدینہ

والي مسلمانوں سے لدکارا۔

اے گروہ انصار! اے اصحاب الشجرہ! اے اصحاب سورۃ بقر! کہاں جاتے ہو، یہ آواز شن کر مسلمان جمع ہونے لگے۔ اس اشنا میں دشمن بلند ہی سے اُڑ آتے۔ میدان میں خوب جنگ ہوئی۔ چند گھنٹوں میں دشمن کے پاؤں اکھڑ گئے۔ اور مسلمانوں کو بے اندازہ مال غنیمت ہاتھ لگا۔

اس جنگ کا حال قرآن حکیم کی سورۃ توبہ میں موجود ہے۔ (جیب الیسر)

**جنگ حنین میں فاتح حنین، علیؑ** اس رطائی میں ستر کا فراورچار مسلمان مارے گئے۔ ان ستر کا فروع میں

سے چالیس تنہا حضرت اسد اللہ الغالب علیؑ مرتضیٰ نے قتل کئے۔ لہ

**جنگ کے ثابت قدم** اس جنگ میں حضرت علیؑ، ابوسفیان بن الحارث

حضرت عباس اور حضرت عبداللہ بن مسعود ثابت

قدم رہے۔ اور ان حضرت کو دشمن کی زد سے بچاتے رہے۔ ۳۶

**بنی امیہ کو مال غنیمت** باوجودیکہ ابوسفیان اور اس کے بیٹے یزید و

اس پر بھی آنحضرتؐ نے مخفف ان لوگوں کی تالیف قلوب کے لئے غنیمت

غزوہ حنین میں سے انہیں حصہ دیا۔ چنانچہ ابوسفیان اور اس کے بیٹوں یزید

اور معاویہ تینوں میں سے ہر ایک کو سوانح اور چالیس اوقیانہ چاندی مرحمت

فرمائی۔

جب رحمۃ اللعالمین کے لطف و کرم سے تین سو اونٹ اور ایک

سو بیس اوقیانہ چاندی ابوسفیان اور اس کے بیٹوں یزید اور معاویہ کو

ملی۔ اور فرط مسیرت سے کہنے لگے۔ یا رسول اللہ! آپ تو جنگ و صلح دونوں

لہ سیرت ابن ہشام، جیب الیسر ۳۶ مواہب الدینی، تاریخ خمیس، فتح الباری۔

اے اصحاب بیعت الرضوان! تم اپنے رسولؐ کو تنہا چھوڑ کر کہاں جاتے ہو مگر کسی نے ایک نہ سُنی۔ اور کسی نے پیچھے مرٹ کر بھی نہ دیکھا۔ نفس انفسی پر ہوئی تھی۔

اس طرح مسلمانوں کو شکست ہو گئی۔ لہ

**جنگ حنین میں بنی امیہ کی اندر و فی کیفیت کاظمہارا** ہم پہلے لکھ چکے ہیں۔ کرفار قریش خصوصاً بنی امیہ کی فتح مکہ میں دب کر او رشکت کھا کر مسلمان ہوتے۔ ان کے دلوں پر اسلام کا اثر بھی کم تھا۔ اور دل میں ابھی اسلام کو کمزور سمجھ رہے تھے۔ جنگ حنین میں ان کی کمزوری ظاہر ہوئی۔ اس موقع پر ابوسفیان بن حرب جو فتح مکہ میں مسلمان ہو چکا تھا۔ اس نے بھی گمان کیا کہ مسلمان اب شاید سخت تک بھاگیں گے۔ صفویان بن امیہ کے بھائی حکمہ بن امیہ نے بھی پکار کر کہا۔ اب محمدؐ کے جادو کا اثر جاتا رہا۔ ۳۷

شیخ عبد الحق تحدیث دہلوی تحریر فرماتے ہیں کہ جنگ حنین میں جب مسلمانوں کی اکثریت میدانِ جنگ سے پساپا ہوئی تو ابوسفیان نے کہا۔ بس جادو ختم ہو گیا۔ ۳۸

جیب الیسر میں ہے کہ جب مسلمان بھاگ گئے۔ تو آنحضرتؐ نے مجبوراً اپنا چھر لٹرنے کے لئے آگے بڑھایا۔ مگر حضرت عباس نے لکام تھام لی۔ اور لڑنے سے روکا۔ ان کی آواز بہت بلند تھی۔ آنحضرتؐ کے حکم سے انہوں نے بھاگنے

لہ تاریخ خمیس، روضۃ الصفا۔ روضۃ الصفا۔ جیب الیسر۔

۳۸ عسقلانی شرح بخاری جلد ۶ ص ۳۶۵۔ معارف ابن قیمۃ ص ۳۵ روضۃ المناظر بر

حاشیۃ تاریخ کامل جلد ص ۱۵۱ تاریخ ابوالغدا ص ۱۵۲۔

سہی درج النبوة۔

حالتوں میں صاحبِ کرم ہیں۔ لہ

بنی امیہ کو مال غنیمت ملنے پر انصار کی افسردگی | جب انصار میں اس عطیہ کے متعلق چہ میکوئیاں ہونے لگیں۔ تو آنحضرتؐ نے اس عطیہ کی مصلحت اور اس تایف قلب کی وجہ بیان کی اور بنو امیہ کی کمزوری کو ظاہر فرمادیا۔

رسولؐ نے انصار سے فرمایا۔ میں نے ان لوگوں کو جو نئے مسلمان ہیں ان کی تایف قلوب کے لئے یہ عطا کیا ہے۔ کیا اے انصار! تم اس امر سے راضی اور خوشنود نہیں ہو، کہ تم لوگ تو اپنے نبی کے ساتھ رحمتِ الٰہی میں گھروں کو واپس جاؤ۔ اور یہ لوگ دنیا کا مال و دولت۔ بھیڑ بکریاں سے اگر اپنے گھروں کو واپس جانیں۔

شارح تفسیر القاری نے اس ضمن میں یہ بھی لکھا ہے کہ یہ مؤلفۃ القلوب و تازہ مسلمان ہیں۔ جو فتحِ مکہ کے بعد مجبور ہو کر مسلمان ہوتے، ابوسفیان و معاویہ وغیرہ۔ ۳۷

جنگِ حنین میں فرار کے اسباب | ۱۔ مسلمانوں کو اپنی طاقت پر بڑا غزوہ ہو گیا تھا۔  
 ۲۔ اسلامی شکر میں مکہ کے نو مسلموں کی اکثریت تھی۔  
 ۳۔ اسلامی شکر میں کچھ لوگ ایسے تھے۔ جو محض مال غنیمت کے لائج میں ہمراہ آتے تھے۔

۱۔ تدن اسلام مؤلف جرجی زیدان عیسائی مورخ حالات مؤلفۃ القلوب ص ۵۵ و ۵۶۔

۲۔ تفسیر القاری ص ۱۵۹ و ص ۱۶۰۔ شرح عقلانی جلد ۶ ص ۳۵ و ص ۳۶۔

۳۔ رووفۃ المناظر ص ۱۵۲ تاریخ ابوالفدا ص ۱۵۵۔

۴۔ دشمن نے بہتر مقامات پر پہلے قبضہ کر لیا تھا۔

۵۔ مسلمان بنی ثقیف اور ہوازن کی تیراندازی سے گھبرا گئے۔

### او طاس، لیہ اور طائف | دشمن کی شکست خورده فوج پسپا ہو کر تین

جمع ہو گئی۔ ابو موسیٰ اشعری کی قیادت میں ایک شکر نے او طاس پہنچ کر انہیں منتشر کر دیا۔ جنگ میں ابو عامرہ را گیا۔

وادی لیہ میں دشمن کے تعاقب میں خود رسولؐ کو ہٹھ پہنچے۔ اور وہاں کے قلعہ کو مسماਰ کر دیا۔

طائف میں دشمن قلعہ بند ہو گیا۔ مسلمانوں نے محاصرہ کیا۔ مگر پھر محاصرہ اٹھا لیا۔ دوران محاصرہ میں لوگوں نے عرض کیا، یا رسولؐ کو یا رسولؐ کے لئے بد دعا فرمائیں۔ رسولؐ نے دستِ دعا بند فرماتے اور دُعا کی بارا ہمایا! بنی ثقیف کو ہدایت دے اور آستانہ اسلام پر لالا۔ چنانچہ دُعا قبول ہوئی۔ اور بنی ثقیف مسلمان ہو گئے۔ اس کے بعد ذی قعدہ میں سرکارِ رسالتؐ والپس مدینہ تشریف لاتے۔

## ۱- اس وقت تک سرکارِ مسلمانوں اور رومیوں کی چیقلش کے اسباب | رسالتِ محمد مصطفیٰ

کی مشترکین عرب اور یہود سے جوڑا ایسا ہوئی تھیں۔ ان میں ارکین کو پے در پے شکستیں ہوئیں اور یہود بھی خبر کے ایک ہی جھٹکے سے ہمیشہ کے لئے ختم ہو گئے۔ اسلام کے اس روز افزوں فوجی اقتدار اور اسلام کی مسلسل نشر و اشتافت کا نتیجہ رومیوں اور مسلمانوں کی چیقلش میں نمودار ہوا۔ کیونکہ مشرقی رومی سلطنت مسلمانوں کے اس سیاسی اقتدار کو برداشت نہ کر سکی۔

۲- رومی سرحد کے عرب سردار جو روم کی سامراجی طاقت کے ہاتھ بے ہوتے تھے اور غیر ملکی آتاوں کی سرپرستی میں ذی وقار اور صاحب اقتدار تھے اسلام کی روز افزون ترقی کے آئینہ میں اپنی طاقت کا زوال دیکھ کر مشتعل ہو گئے۔

۳- عرب قبائل کے قبولِ اسلام اور سرکارِ رسالت کے تبلیغی دعوت ناموں کے اثرات نے انہیں مسلمانوں کے خلاف مجاز فاعم کرنے پر آمادہ کر دیا۔ سرکارِ رسالت کے قاصد حارت بن عمیر کو جو حضور کا خط ریاست بصری کے سردار کے نام لے جا رہا تھا۔ شرائیل عنانی نے جو موتہ کا سردار تھا قتل کر دیا۔ تھا۔ اور یہ امر بین الاقوامی آئین کے خلاف تھا۔ اس لئے حارت کے خون کا انتقام لینے کے لئے مسلمانوں میں جوش تھا۔

### جنگِ موتہ ۸ مئی ۶۲۶ء

حضرت زید بن حارثہ (سرکارِ رسالت کے آزاد کردار) کردار غلام کی قیادت میں مسلمانوں کی تین شہید ہو جائیں تو فوج کی کمانڈ حضرت جعفر بن ابی طالب سنہ حال لیں اور اگر وہ بھی شہید ہو جائیں تو عبداللہ بن رواحہ کی سالاری میں جنگِ لڑی جاتے۔ شرائیل معوی طاقت کا سردار تھا۔ جب اس نے مسلمانوں کی پیش قدمی کی

## پندرہواں باب

### سرکارِ رسالت کا رومیوں سے مقابلہ

جنگِ موتہ جمادی الاول ۶۲۶ء، ستمبر ۶۲۶ء

غزوہ تیوک رجب ۶۲۹ء، نومبر ۶۲۹ء

علیٰ خلیفہ رسول

اس زمانہ میں عرب کے شمال میں مشرقی رومی سلطنت پھیلی ہوئی تھی۔ اس وسیع علاقہ کا صدر مقام قسطنطینیہ تھا۔ اس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے کہ رومیوں اور ایرانیوں نے عرب سے اپنے ملحقة علاقوں کی سرحدوں پر جھوٹی جھوٹی عرب ریاستیں قائم کی ہوئی تھیں، جو ان کی باج گزار تھیں اور ان کے اور عرب کے درمیان "بفرسیٹ" کا کام دیتی تھیں۔

عرب کے شمالی علاقہ میں رومی سرحد پر جو عرب آباد تھے وہ غسان قبیلہ سے تھے وہ عیسائی بھی ہو چکے تھے اور انہوں نے رومی تمن نو بھی اختیار کر لیا تھا اور وہ اس اجنبی تمن پر نازل تھے۔ مشرق کی طرف جو عرب آباد تھے۔ وہ ایران کی ساسانی حکومت سے متاثر تھے۔ ایرانیوں کی وفاداری کا، دم بھرتے تھے اور انہوں نے ایرانی مذہب اور ایرانی تہذیب و تمن کو اپنا لیا تھا۔

سے پسپا ہوتے۔ اور سیاسی تدبیر سے باقی ماندہ فوج کو دشمن کے زخم سے نکال کر واپس لے آتے۔

جب یہ ہنریت خود دہ فوج مدینہ کے قریب ہنپی اور اہل شہر اس کی مشایعت کو نکلے تو لوگ غم خواری کی بجا تے ان کے چہروں پر خاک ڈالتے تھے کہ اور فاریو تم خدا کی راہ سے بھاگ آتے۔ (سیرۃ النبی جلد ۲ ص ۳۴)

## غزوہ توبک ۶۲۴ء

علیٰ، عملی طور پر خلیفۃ رسول اور دارالسلطنت میں قائم مقام

اساب جنگ ۱۔ جنگ موتہ میں مسلمانوں کی پسپائی سے سرحد کے معاند عرب سرداروں کے خونصے ٹڑھ گئے تھے۔ اور وہ اپنے غیر ملکی آتاوں کو خوش کرنے کے لئے اسلامی سلطنت پر حملہ کر کے مراکز اسلام مکہ و مدینہ پر قبضہ کرنے کی تیاری کر رہے تھے۔

۲۔ حجاز پر رومی حملہ کی افواہیں عام طور پر پھیل رہی تھیں۔

(۱) شام سے آنے والے تاجر رومی فوج کی تیاریاں اور روجی قیام کا ہوں کے متعلق عجیب و غریب افسانے بیان کر رہے تھے۔

(ب) یہ بھی افواہ کرم تھی کہ رومی سرحد کی فوج کے لئے ہرقل نے چالیس ہزار لمحک بھیجی ہے۔

(ج) شام کے قطبی تاجر ووں نے اطلاع دی کہ اسلامی سلطنت کی سرحد پر ایک کثیر فوج جمع ہے، جس کا مقدمہ الجیش بلقاہ تک پہنچ گیا ہے۔

۳۔ ان وحشت ناک خبروں سے منافقوں کو نو مسلموں میں خوف و ہراس پھیلانے کا موقعہ مل گیا تھا۔ وہ ان خبروں کو بڑھا چڑھا کر بیان کر رہے تھے۔

خبریں یُسْنیں تو بہت خوفزدہ ہوا۔ اور اس نے عرب حکمرانوں اور دمشق کے رومی حاکم سے امداد طلب کی۔ چنانچہ بہت خوفزدے زمانہ میں ہر طرف سے اُسے لماک ملی۔ وہ ایک لاکھ فوج جو ہر طرح کے سامان حرب سے مسلح تھی لے کر مسلمانوں کے مقابلہ میں میدان میں آڈھا۔ حضرت زید بن حارث کا خیال تھا کہ نازک صورت حالات کی اطلاع رسول اللہ کو دی جاتے۔ کیونکہ ایک لاکھ کے مقابلہ میں صرف تین ہزار فوج تھی۔ اور مقابلہ بہت سخت تھا۔ حضرت عبد اللہ بن رواحہ نے اپنے مشورہ سے انہیں ایسا کرنے سے روک دیا اور کہا کہ یہ امر ہمارے جذبہ شہادت کے منافی اور عشق رسول اللہ کے خلاف ہے۔ مقام موتہ پر جنگ کا آغاز ہوا۔ مسلمانوں کی یہ قلیل فوج اتنی بڑی کثیر اشیت کے مقابلہ میں بڑی سرفوشی اور جانبازی سے لڑی۔ حضرت زید بن حارث نے ہنچی خلوص و وفا دیکی۔ اور درجہ شہادت پر فائز ہوتے۔ حضرت جعفر ابن ابی طالب نے علم رسالت کو سنپھالا۔ اور سالاری شکر کے منصب پر فائز ہوتے۔ آپ اسد اللہ الغائب علی مرتفعے کے بھائی تھے۔ ایسا جان توڑ مقابلہ کیا کہ اسلام کی تاریخ میں زرین الفاظ میں درخشان ہے گا۔ دونوں بازوں کثٹے پر بھی اسلامی علم کو سرنگوں نہ ہونے دیا۔ شہید ہوتے۔ آپ کی ماش پر ایک ستو کے قریب زخم تھے، سب کے سب جسم کے الگے حصہ پر تھے، پشت پر ایک بھی نہ تھا۔ اسلامی روایات میں ہے کہ بازوؤں کی قربانی پر اللہ نے انہیں دو پر عطا فرماتے ہیں۔ جن سے وہ جنت میں پر وازا کرتے ہیں۔ اس لئے آپ جعفر طیار کے نام سے مشہور ہیں۔

حضرت جعفر طیار کی شہادت پر قیادت شکر کو حضرت عبد اللہ بن رواحہ نے سنپھالا۔ یہ وفادار غازی بھی حق ادا کر کے شہید ہوا۔ جب رسول اللہ کے نامزد تینوں سردار شہید ہو چکے۔ تو پھر خالد بن ولید نے خود فوج کی کمانڈ اپنے ہاتھ میں لیا۔ اور یہ دیکھ کر کہ دشمن سے مقابلہ آسان نہیں، نہایت خوش اسلوبی

تو وہ اس حملہ کا تدبیر اور شجاعت سے جواب دے سکے۔

۴۔ بہت سے منافق بہانہ کر کے مدینہ میں رہ گئے تھے۔ اور بہت سے راستے سے واپس آگئے تھے لہذا ان کی طرف سے بہت خطرہ لاحق تھا کیونکہ ان کا نہ جانا اور واپس آنا۔ اس کی دلیل تھی کہ وہ آنحضرتؐ کی غیبت میں کوئی فتنہ بپا کرنا چاہتے تھے۔ ان حالات کے تحت آنحضرتؐ کا یہ انتہائی تدبیر تھا۔ کہ حضرت علیؓ کو اپنا قائم مقام بنانے کا نظام ملکی کو ان کے ہاتھ میں دیتے جائیں۔ تاکہ وہ آڑے وقت میں اپنی بہترین سیاسی قابلیتوں کو نمایاں کر کے انتظام ملکی میں خلنہ آنے دیں۔

جناب رسالتؐ نے امہات المؤمنین کو یہ تاکید فرمائی کہ اطاعت علیؓ سے باہر نہ ہوں، غالباً اس اندیثہ کے پیش نظر کوئی منافقین سے تعاون نہ کرنے پاتے۔ رسول اللہ روانہ ہو چکے تھے کہ منافقین نے اس تقریر کے سلسلے میں حضرت علیؓ کو افسرده خاطر کرنے کے لئے افواہ پھیلانا شروع کر دیں۔ حضرت علیؓ پھر مدینہ سے باہر خدمت رسالتؐ میں حاضر ہوتے اور اس تقریر کی وضاحت چاہی تو حضورؐ نے فرمایا۔

یا علی انت منی بمنزلة هارون من موسیٰ اَنَّهُ لَنْبِيٌّ بعْدِي  
”اے علیؓ! تجھے میرے نزدیک وہی مرتبہ حاصل ہے۔ جو ہارون کو موسیٰ کے نزدیک تھا۔ میں میرے بعد نبی نہیں ہے۔“ لہ

لہ بخاری جلد ۲ ص ۲۷۔ مناقب علی، مسلم المجزء ص ۱۲۔ مناقب علی، سنن ابن ماجہ الجزء ۱ ص ۵۵۔ سنن ترمذی مناقب علی۔ مسندر حاکم جلد ۳ ص ۹۱۔ ص ۱۳۳۔

استیعاب جلد ۲ ص ۲۷۔ ترجمہ علی، مسنداً وَدَ طیالسی ص ۲۸۔ و س ۲۹ حدیث

۲۰۵ در ۲۱۳ در ۲۰۹۔ طبقات ابن سعد جلد ۳ ق ۱ ص ۲۷۔

اُن حالات میں ضروری تھا کہ سرکار رسالتؐ رومی حملہ کے تدارک کے لئے احتیاطی تدبیر اختیار فرمائیں، معاند مددار ان عرب کے حوصلے پست کریں اور ان کی ملک کے خلاف غدارانہ جدوجہد کا خاتمہ کریں اور خوف و ہراس کی فضا کو دُور کر کے ان کے حوصلوں کو جو پست ہو چکے تھے، بڑھائیں۔ اس لئے رسول اللہ نے رضا کاران اسلام کو تیاری کا حکم دیا۔ باوجود یہکہ موسم گرم تھا۔ ملک میں قحط کے آثار بھی نمایاں تھے، منافق خود بھی لڑائی سے جی چراتے تھے اور عوام مسلمانوں کو بھی خفیہ طور پر درغلاتے تھے، مقابل بھی عرب قبائل سے نہ تھا۔ بلکہ اس زمانہ کی متعدد ترین سلطنت رومی امپراٹر سے خلا کو یا منظم شہنشاہی سے ملک تھی۔ اتنی روکاوٹوں کے باوجود مخلص مسلمان ایثار و آزمائش میں پورے اترے اور تیس ہزار فوج جنگ کے لئے تیار ہو گئی۔ اس جمعیت کو دیکھ کر بعض معمول صحابہ نے بھی جنگی امداد کے لئے رقوم پیش کیں۔

دارالسلطنت میں نظام ملکی علیؓ کے ہاتھ میں روانگی سے پہلے جناب امیر المؤمنین علیؓ مرتضی کو اپنا جانشین اور خلیفہ مقرر فرمایا اور تمام نظام ملکی ان کے ہاتھ دے کر روانہ ہوتے اس کی کئی وجہ ہیں۔

۱۔ اپنی وفات سے بہت قلیل عرصہ پہلے حضرت علیؓ کو اپنا قائم مقام نامزد فرما۔ اس امر کی دلیل ہے کہ رسول اللہ کے بعد وہ زمام حکومت کو ہاتھ میں لینے کے سب سے زیادہ حقدار ہیں۔ جنہیں رسول اللہ اپنی زندگی میں قائم مقامی کے منصب پر سرفراز فرمائے ہیں۔

۲۔ اس غزوہ میں رسول اللہ نے خاص اہتمام فرمایا۔ اور ہر غزوہ سے زیادہ فوج اپنے ہمراہ لے گئے۔ چونکہ مدینہ میں بہت بخوبی فوج رہ گئی تھی۔ اس لئے ضرورت تھی۔ کسی بہترین مدبر کو نظام ملکی کے لئے مامور کیا جاتے۔ جو بہادر اور جنگ آزمابھی ہو، تاکہ اگر دشمن مدینہ پر حملہ آور ہو۔

۳۔ ججاز کے شمال میں بکیرہ قلزم کے سائل پر ایلہ کی بند رگاہ تھی۔ یہی ایلہ ہے جو موجودہ زمانہ میں عقبہ کہلاتا ہے اور شرق اردن کی حملات میں شامل ہے۔ یہاں ایک عیسائی سردار یوحننا نامی حکمران تھا یہ دربار رسالت میں حاضر ہوا۔ حضور سے معاہدہ کیا اور تحفہ کے طور پر ایک چھپیش کیا۔ رسول اللہ نے اسے ایک چادر عطا فرمائی اور ایسی شرائط پر معاہدہ کیا جس سے رسول اللہ کی فراخ دلی نایاں تھی۔

۴۔ جبرا اور اذرخ کے عیسائیوں نے بھی اطاعت قبول کری۔ ان سرداروں کو سرکارِ مدینہ کے وفادار رہنے اور خراج یعنی جزیہ ادا کرنے پر اپنے مذہب پر پوری آزادی سے عمل کرنے کی اجازت عطا ہوئی۔ اور نظام حکومت میں ان کی کامل آزادی کو تسلیم کر دیا گیا۔

۵۔ مسلمانوں کی سلطنت رومیوں کی سرحدوں تک پھیل گئی۔ سرکار رسالت اس ہم میں ۵۰ دن میں سے باہر رہے۔ رمضان شعبہ میں والپن تشریف لاتے۔

**قرطاس نصاری** | سرکار رسالت نے سینٹ کنٹراشن کے رہبوں کو جو جبل سینا میں آباد تھے "قرطاس نصاری" عطا فرایا۔ جو اسلامی رواداری کی روشن اور عظیم الشان بادگا ہے۔ اس اعلان کے ذریعہ سے حضور نے عیسائیوں کو نہایت اہم مراعات عطا فرمائیں اور اس فرمان رسالت کی خلاف ورزی کرنیوالے مسلمانوں کے لئے سخت سزا میں تجویز فرمائیں اس فرمان کی ضروری دفعات یہ تھیں۔

۱۔ عیسائیوں کے گروں اور ان کے رہبوں کی خانقاہوں کی حفاظت کی جاتے اور انہیں کسی قسم کا نقصان نہ پہنچنے دیا جاتے گا۔

۲۔ ان پر کوئی ناجائز ٹیکس عائد نہیں کیا جاتے گا۔

۳۔ کسی عیسائی پادری، قیس اور بشپ کو اس کے عہدے سے بر طرف

۱۴۴

**اسلامی لشکر کی روانگی** | سرکار رسالت نے ہزار فوج کے ساتھ مدینہ طیبہ سے روانہ ہوتے۔ ان میں دس ہزار سوار تھے اور بیس ہزار پیادہ فوج تھی۔ سرکار رسالت کی اس فوج طفہ موج نے تبوک کے مقام پر جا کر ڈیرے ڈال دیتے۔ یہ مقام سرحد شام پر واقع تھا۔ دہل پہنچ کر دریافت حالات پر معلوم ہوا، کہ رومی حملہ کا فرمی امکان نہیں ہے۔ البتہ غیر ملکی غلامی میں مست عسافی اور دیگر قبائل کے معاذ سردار مسلمانوں کے خلاف جدوجہد میں سرگرم ہیں۔ چونکہ جنگ کا فوری خطرہ نہیں تھا۔ اس لئے پیغمبر امین کچھ عرصہ سرحد پر قیام فرمائیں طیبہ واپس پہنچاتے۔ اگرچہ رومیوں سے جنگ نہ ہوئی۔ مگر اس غزوہ بہار کے اثرات بہت خوشگوار تھے۔

۱۔ تیس ہزار لشکر کی موجودگی کا اثر نہایت اچھا پڑا۔ مختلف سرداروں نے اطاعت قبول کری۔

۲۔ دوستہ الجندل جو عرب کے مختلف کاروانی راستوں کا مقام اتحاد تھا۔ اس مقام کو سیاسی اور اقتصادی طور پر بڑی اہمیت حاصل تھی مسلمانوں کے احاطہ اقتدار میں آگیا۔ پہلے یہ علاقہ اکیدر نامی حاکم کی قیادت میں قصر روم کے اقتدار میں تھا۔ چونکہ سلطنت روما کے زیر اثر علاقے سے اسلامی سلطنت کو جو خطرہ تھا۔ اس لئے رسول اللہ نے چار سو کے مختصر سے لشکر کو دوستہ الجندل کی طرف روانہ کیا۔ اکیدر قفار ہوا۔ اور پھر اس شرط پر رہا کیا گیا۔ کہ مدینہ پہنچ کر رسول اللہ سے معاہدہ کرے۔ پھر کوئی ناجائز ٹیکس عائد نہیں کیا جاتے گا۔ اور اسلامی سلطنت کی سر پرستی منظور کری۔ اس طرح یہ اہم مقام مسلمانوں کے زیر اقتدار آگیا۔ اس کے بعد اکیدر بھی مسلمان ہو گیا۔

حضرت ابو بکر وہیں سے واپس سرکار رسالت کی نہادت میں آتے، اور عرض کیا کہ میرے خلاف کوئی وحی نازل ہوئی ہے۔ آنحضرت نے فرمایا کہ حکم نازل ہوا ہے، کہ تبلیغ میں کروں یا میرے اہل بیت میں سے کوئی کرے، کوئی غیر نہیں رسلتا، یہ واقعہ مسلمان فرقین سے ہے اور اکثر کتب تواریخ و احادیث میں درج ہے۔ اس واقعہ کے راوی جناب امیر علیہ السلام کے علاوہ ابن عباس، ابو سعید خدری عبداللہ بن عمر، ابو ہریرہ، سعید بن ابی وقاص، ابو رافع اور انس بن مالک ہیں ہیں۔ یہ نہایت عظیم الشان واقعہ ہے۔ اس سے کئی نتائج اخذ ہوتے ہیں۔

- ۱- حضرت علی مرتضیٰ اہل بیت رسولؐ سے ہیں۔
- ۲- جو سرکار رسالت، رسول اللہ کر سکتے ہیں وہ علی مرتضیٰ ہی کر سکتے ہیں۔
- ۳- الہی حکم سے ہی خلافت و نیابت ہوتی ہے، اُمّت کو یہ حق نہیں پہنچتا، کہ وہ جسے چاہے نیابت و خلافت کے لئے چن لے۔
- ۴- رسول اللہ مجھی اللہ کے حکم کے بعد ایسا کر سکتے ہیں۔
- ۵- حضرت علیؐ کی حضرت ابو بکر پر فضیلت صاف ظاہر ہو گئی۔
- ۶- رسول اللہ کی نیابت کے لئے موزوں ترین شخصیت حضرت علی علیہ السلام ہیں۔ ان سے بہتر اور زیادہ موزوں کوئی اور شخص نہیں ہو سکتا۔
- ۷- عمر میں زیادہ ہونا باعث فضیلت و ترجیح نہیں ہے۔
- ۸- حضرت ابو بکر تبلیغ سورہ برات سے برطرف ہو کر واپس آتے اگر یہ منصب

- ۱- اربع المطابق باب سکھ از صاف نسائی، کنز العمال ص ۲۳۷ حدیث ع ۱۷۷ ص ۲۷۷
- ۲- حدیث ع ۱۱۱۔ نفع الباری جلد ۸ ص ۲۲۵ تفسیر سورہ برات، تاریخ جیب اسیہ جبرا جز ۷ ص ۲۷۷۔ طبقات ابن سعد جلد ۲ ق ۱ ص ۱۳۱۔ صحیح بخاری پارہ ۲ ص ۲۳۹۔ کتب الصناعة پارہ ۱۹ کتاب التفسیر ع ۲۲۷۔ تاریخ ابو الغدا جزو ۱ ص ۱۵۱۔ مسندر حاکم جز ۳ ص ۲۱۱۔ کتب معرفت الصحابة، تاریخ خیس ۲ ص ۱۵۱ تفسیر الدر المنشور ج ۳ ص ۲۹۰ و ج ۲۱۱۔
- ۳- تاریخ کامل جلد ۲ ص ۱۱۱۔ تاریخ طبری ج ۳ ص ۱۵۳۔

- ۴- کسی عیسائی کو اس کا مذہب چھوڑنے پر مجبور نہیں کیا جاتے گا۔
- ۵- مسجدیں یا مسلمانوں کے رہائشی مکان تعمیر کرنے کے لئے عیسائی گرجوں کو منہدم نہیں کیا جاتے گا۔
- ۶- عیسائی عورتیں جو مسلمانوں کی زوجیت میں ہوں گی اپنے مذہبی حقوق سے بہرہ و درہیں گی۔ اور ان پر کسی قسم کا تشدد نہیں کیا جاتے گا۔
- ۷- اگر عیسائیوں کو گرجوں اور عیسائی خانقاہوں کی مرمت یا دوسرے امور کے لئے مدد کی ضرورت ہوگی۔ تو مسلمان ان کی مدد کریں گے۔

## سو لمحوں پاپ

**تبلیغ سورہ برات، واقعہ مباہلہ  
ذی قعده ۹ مہ - مارچ ۶۲۸ھ**

جناب رسالت مابت نے حضرت ابو بکر کو ۹ مہ کے موسم حج میں سورہ برات کی چالیس آیات کی تبلیغ پر مأمور فرمایا۔ لیکن حضرت ابو بکر کے روانہ ہوتے ہی وحی نازل ہوئی، کہ تبلیغ یا آپ کریں یا علیؐ۔ آپ نے اسی وقت حضرت علیؐ کو حضرت ابو بکر کے پیچے روانہ کیا اور حکم دیا کہ حضرت ابو بکر سے سورہ برات کی آیات لے لیں اور خود تبلیغ کریں۔ حضرت علیؐ خاص ناقہ رسولؐ پر سوار ہو کر چلے اور ایک دن اور ایک رات کے سفر کے بعد حضرت ابو بکر کے پاس جا پہنچے اور اللہ اور اللہ کے رسولؐ کے حکم کے مطابق آیات لے کر روانہ ہو پڑے۔

# سترھوال باب

تبیغ اسلام قومی سلطنت، جمۃ الوداع، واقعہ غدیر خم

ولی عہدی سرکارِ ولایت، علی مرتضیٰ

سیاسی و مذہبی کام کی تکمیل

**تبیغ اسلام** فتح مکہ کے بعد اسلام نہایت سرعت سے پھیلنے لگا۔ بہت سے قبائل عرب بغیر کسی تبلیغ کے مسلمان ہو گئے۔ غزوہ تبویل کے بعد سرکارِ رسالت نے تبلیغ کی ہم کو زیادہ تیز کر دیا۔ میں ایران کے ماخت عرب صوبہ تھا اس کے ایک قبیلہ دوس کے رئیس طفیل بن عمر نے اسلام قبول کیا اس کے اثر و رسوخ سے اس قبیلہ کے اکٹرا فواد مسلمان ہو گئے۔ حضرت ابو ہریثہ اسی قبیلہ سے تھے۔ اشعر قبیلہ کے لوگ خود بخود مسلمان ہو رہے تھے۔ مشہور صحابی ابو موسیٰ اشعری اسی قبیلہ سے تھے۔ میں کا ایک قبیلہ ہمدان تھا۔ اس قبیلے کے لوگوں نے عامر بن شہر کو تحقیقات کے لئے مدینہ بھیجا۔ یہ بزرگوار سرکارِ رسالت کی شخصیت، اخلاق اور تعلیمات اسلام سے بہت متاثر ہوتے۔ خود شرف اسلام سے مشرف ہوتے اور واپس جا کر اپنے قبیلہ کو اسلام سے مشرف کیا۔

تبیغ میں خالد بن ولید کی ناکامی  
باقاعدہ تبلیغی مشن خالد بن ولید کی  
سرکردگی میں بھیجا۔ انہیں وہاں ناکامی

اماڑت ج تھا۔ تو حضرت علیؓ کی سرداری میں جج کا قافلہ آگے چلا گیا۔ اگر حضرت ابو بکر امیر ج تھے تو پھر آنحضرتؐ کی خدمت میں راستہ ہی سے پلت آنے کے کیا معنی؟

۹۔ حضرت عمر کا عذر کہ دعا ہے (مزاح) کی وجہ سے حضرت علیؓ اماڑت کے لائق نہیں غلط ثابت ہوا۔

**واقعہ مباہلہ** سچراں مکہ معرضہ سے ستاریہ میں کے فاصلہ پر ایک وسیع ضلع مختہ جہاں عرب، عیسائی آباد تھے۔ یہاں مسیحیوں کا ایک عالی شان کلیسا بھی تھا۔ جسے وہ خانہ کعبہ کا جواب سمجھتے تھے، آنحضرت نے نجران کے علماء کو دعوت دی۔ چنانچہ وہ مدینہ آتے۔ اور حضورؐ سے مختلف مسائل پر گفتگو کرتے رہے۔ حضورؐ نے ہر بات کا مناسبت جواب مرحمت فرمایا۔ مگر جواب پانے کے باوجود وہ کہت جلتی کرنے لگے، بنا برین حکم پر وردگار کے مطابق سرکارِ دو عالم نے انہیں مباہلہ یعنی قسمی کی دعوت دی پہلے تو یہ تیار ہو گئے۔ لیکن جب آنحضرت حضرت علیؓ امام حسنؓ امام حسینؓ اور سیدہ عالمؓ کو لے کر جاتے مقرہ پر پہنچے تو رعب عصمت سے اتنے متاثر ہوتے کہ اعتراف شکست کرنا پڑتا۔ سرکارِ دو عالمؓ فرماتے تھے کہ اگر نصاریٰ نجران مباہلہ کرتے تو اس دشت میں آگ بر سنبھلے گتی، یہ واقعہ قرآن میں موجود ہے۔

مذہبی دارالسلطنت مقرر کیا گیا تھا۔ بنیادِ داں چکے تھے۔ آپ نے عرب کے منشہ قبائل کو ایک قوم بنادیا تھا۔ آپ نے عرب کو یک مشترک مذہب عطا کیا اور ان میں ایک ایسا مستحکم رشتہ قائم کیا جو خاندانی رشتہوں سے زیادہ مستحکم اور مستقل تھا۔ ”لہ

**سُر کارِ رسالت نے نَّاسَہ میں جَعْ کا قصہ فرمایا۔** یہ حضور کا جمع کے لئے جا رہے ہیں۔ اس اعلان پر عرب کی تعداد کثیر مکہ میں جمع ہو گئی ایک لاکھ آدمیوں کا اجتماع تھا۔ اللہ اللہ اللہ میں جوبنی مکہ سے جلاوطن ہوا تھا۔ وہ آج اپنے پیروؤں کی ایک لاکھ جمیعت کے ساتھ فریضہ جع ادا کر رہا تھا، اور تمام عرب کار و حافی اور سیاسی قائد و سردار تھا۔

**خطبہ جمعۃ الوداع** اس موقع پر رسول اللہ کے انداز اور گفتگو سے معلوم ہوتا تھا۔ کہ حضور اب دُنیا سے رخصت ہونے والے ہیں۔ حضور نے ۹ ذی الحجه کو میدان عرفات میں ایک بسیط تقریر فرمائی۔ جس کے اہم اقتباسات کو ہم درج کرتے ہیں۔ یہ تقریر آپ نے ناقہ القصوی پر سوار ہو کر فرمائی تھی۔ لوگو! میری بات غور سے سنو۔ شاید مجھے پھر تم سے لئے کا اتفاق نہ ہو۔

**امور جاہلیت اور غیر اسلامی تمدن سے نفرت** مسلمانو! میں جاہلیت کے ہمراہ کو اپنے پاؤں سے پامال کر رہا ہوں اور جہالت کی سب رسمیں مٹا رہا ہوں۔

**مسلمانوں کے خون کا احترام** جس طرح تم اس مہینہ میں اس دن کا کے مال و عزت و آبرو اور خون کا احترام کرتے ہو۔ اسی طرح ایک دوسرے

ہوئی۔ چھ مہینے کے بعد ان کی جگہ مولا ترقیٰ علیٰ کو روانہ فرمایا۔ آپ کی مساعی جمیلہ سے ہمدان، مدح اور جذیبہ کے قبائل مسلمان ہو گئے۔

عدن اور زبید میں ابو موسیٰ اشعری، رجسز میں معاذ بن جبل اور صنعا میں خالد بن ولید نے تبلیغ کے فرائض انجام دیئے اور اسلام پھیل گیا۔ بھرپرین عمان اور شام کے دور دست مقامات میں بھی مبلغین کی مساعی جمیلہ سے اسلام کی اشاعت ہوئی۔ اور عرب کا گوشہ گوشہ اسلام کے نور و ضیا سے چک اٹھا۔

**عَالَمُ الْوَفُود** نَّاسَہ، ۶۲۹ھ، ۷۳۴ء و فود کا سال ہمہ انسانیتے عرب کے مختلف قبیلوں نے مدینہ میں وفود بیج کر اسلام قبول کیا اور دولتِ اسلامیہ مدینہ سے وفاداری کے معابدے کئے۔

**قومی حکومت اور قیامِ امن** نَّاسَہ میں مملکتِ مدینہ کی پوزیشن ایک شہری حکومت سے زیادہ نہ تھی، وس سال کے قلیل عرصہ میں وہ قومی سلطنت ہو چکی تھی سارا ملک اس کی سیاسی اور مذہبی قیادت میں آچکا تھا۔ پیغمبر امن نے کامل طور پر اندر وی امن قائم کر دیا تھا۔ خارجی فتنوں سے عرب مامون ہو چکا تھا۔ صیہونی حکومت کے خواب پریشان ہو چکے تھے، یہودی اور عیسائی مملکت کے محاصلہ بیکس پا قاعدہ ادا کر رہے تھے اور اپنی وفاداری کا یقین دلا رہے تھے۔ انہیں حقوق شہریت عطا کئے گئے تھے اور وہ مذہبی آزادی سے مستفید تھے۔

**سُر کارِ رسالت اپنا کام مکمل کر چکے تھے** ایک یورپین موڑخ مار گیو لوں اس سلسلہ میں اس طرح رقم طراز ہے۔

”محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی وفات کے وقت ان کا سیاسی کام غیر مکمل نہیں رہ گیا تھا۔ آپ ایک ایک سلطنت کی جس کا ایک سیاسی اور

**ذریعہ ہدایت قرآن و اہل بیت** | لوگو! میں تم میں ایسی روپیزیریں چھوڑ رے  
جاتا ہوں۔ کہ اگر تم ان کے ساتھ  
تمکاروں گے تو میرے بعد گمراہ نہیں ہو گے، ان میں سے ایک دوسرا سے  
بڑی ہے۔ کتاب اللہ تو ایک لمبی رسمی ہے جو آسمان سے زمین تک ہے اور  
میری عترت و اہل بیت یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے۔ یہاں  
تک کہ حوض کوثر پر میرے پاس آئیں گے۔ پس دیکھو، میرے بعد ان دونوں  
کے ساتھ کس طرح متسلک ہوتے ہو۔ لہ  
**خاتم الانبیاء** | لوگو! نہ میرے بعد کوئی اور پیغمبر آتے گا۔ اور نہ کوئی  
اور جدید امت پیدا ہونے والی ہے۔

**علیٰ مجھ سے ہے اور میں علیٰ سے ہوں** | لوگو! علیؑ مجھ  
علیٰ سے ہوں۔

**عبادت الہی** | لوگو! اپنے اللہ کی عبادت کرو۔ اور پنجگانہ نماز ادا کرو۔  
سال بھر میں ماہ مبارک رمضان میں ایک مہینہ کے  
روزے کھو۔ اپنے ماں کی رضاکارانہ زکوٰۃ ادا کرو۔ خانہ خدا کا ج رکرو۔ آخر  
میں ارشاد فرمایا۔ جو لوگ یہاں موجود ہیں۔ وہ ان لوگوں کو جو یہاں موجود نہیں  
ہیں۔ تبلیغ کریں۔ تکن ہے کہ بعض سامعین سے وہ لوگ بہتر طریقہ پر اس

(بقیہ نشانہ گی) بنا بیع المودہ شیخ سیمان قندوزی بحقیقت اول ص ۲۷۸ برداشت حضرت ابوذر غفاری نے  
جن حدیث کا حضرت ابوذر کی جانب اشارہ کیا ہے۔ وہ یہ ہے جس کو حضرت محمد صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم نے حجۃ الاداع میں فرمایا ہے۔  
لہ ترمذی برداشت ابوسعید وزید بن ارقم و خلیفہ بن اسید وزید بن الحسن و برداشت ابوذر  
کافی بنا بیع المودہ۔

**آخرت کی باز پُرس** | اللہ تعالیٰ تھارے ہر کام کا تم سے حساب  
لے گا۔ اور عنقریب تم اس کے حضور میں  
پیش ہو گے۔

**خونزیزی سے پرہیز** | میرے بعد گمراہ ہو کر کشت و خون اور  
خونزیزی کی قتل و غارت کو اپنا شعار نہ بنا لینا۔  
لوگو! جس طرح عورتوں پر تھارے حقوق ہیں۔  
**عورتوں کے حقوق** | اسی طرح ان کے متعلق تھارے فرائض بھی ہیں۔  
ان سے نرمی سے سلوک کرنا اور مہربانی سے پیش آنا۔ اور ان کے بارے  
میں اللہ سے ڈرتے رہنا۔

**غلاموں کے حقوق** | لوگو! غلام بھی اللہ کے بندے ہیں۔ ان پر ظلم نہ  
کرو، بھانا کھلاو جو خود کھاتے ہو۔ اور وہی لباس پہناؤ جو خود پہنتے ہو۔

**مساویتِ اسلامی** | لوگو! یاد رکھو۔ سب مسلمان بھائی بھائی ہیں۔ کوئی  
چیز جو ایک بھائی کی ملکیت ہے دوسرے پر  
حلال نہیں، جب تک وہ خود خوشی سے اسے نہ دے۔

**خلوصِ عمل و اتحاد** | مسلمانو! عمل میں خلوص، مسلمانوں کی خیر خواہی اور  
جماعت میں اتحاد، یہ تینوں باتیں ایسی ہیں جو

سینے کو پاک رکھتی ہیں۔

**اہل بیت ذریعہ نجات** | لوگو! میرے اہل بیت تم لوگوں میں مثل  
جو اس کشتی میں سوار ہو گیا وہ پنج گیا۔ اور جس نے ترک کیا وہ ہلاک  
ہوا۔ میرے اہل بیت مثل باب حط بنی اسرائیل ہیں۔ تم میں سے جو

اس اخاطر میں داخل ہوا۔ وہ بخشنا گیا۔ لہ (حاشیہ صفحہ ۱۵۱ پر)

چنانچہ خم ایک تالاب کے کنارے تمام صحابہ کو روک دیا گیا جو آگے بڑھ گئے تھے، انہیں واپس بٹالیا اور جو پیچے آز ہے تھے۔ ان کا انتظار ہوا۔ چونکہ یہ مجسے ایک لاکھ اور براشٹے ایک لاکھ بیس ہزار کا تھا۔ جس کے لئے ویسین میدان کی ضرورت تھی۔ اور ساحل غدیر خم کے ساتھ ایک ویسین میدان تھا۔ جو راستہ سے ڈیڑھ کوس پر واقع ہے۔ یہ مقام ٹھہرانے کی جگہ نہیں۔ شدید گرم جگہ ہے۔ مگر اتنے مجسے کئے کسی اور جگہ لجھاتش نہیں سمجھی۔ معلوم ہوتا ہے کہ حکم الہی کی اہمیت کی وجہ سے یہیں ٹھہرنا پڑتا۔ یہ مقام ایسا تھا۔ جہاں سے مختلف رستے پھٹتے تھے۔ اس سے آگے بڑھ کر سارا مجسے مختلف گروہوں میں بٹ جاتا۔ غدیر خم ایک ناہموار میدان تھا اور سارا کانٹوں سے بھرا ہوا تھا۔ آپ نے حکم دیا۔ کہ کانٹوں سے زمین صاف کی جاتے اور بیوں کے درختوں کی شاخیں تراشی جائیں۔ تاکہ لوگوں کے سروں پر نہ لگیں۔ اونٹوں کے بجاوں کو جمع کر کے ایک منبر بنایا گیا۔ یہ سارا اہتمام بتلا رہا ہے کہ نہایت تاکیدی حکم تھا۔ حضورؐ منبر پر تشریف لے گئے اور ایک فیض و بیان خطبه ارشاد فرمایا جسے ہم مختصرًا خصائص نسائی سے نقل کرتے ہیں۔

**خطبہ** [ فرائی اور مقام خم غدیر میں نزول اجلال فرمایا۔ تو حکم دیا کہ منبر تیار کیا جاتے۔ چنانچہ منبر تیار کیا گیا اور آئندھت نے اس پر رونق افروز ہو کر فرمایا:-

"میں جناب باری کی بارگاہ میں بُلایا گیا ہوں اور میں نے حکم الہی کو قبول

بیٹھنے سے آگے) مطالب السنوی تفسیر غرائب القرآن۔ فصول اہمہ، عدۃ القاری۔  
کتاب التفسیر، تفسیر شاہی، کتاب اربعین جمال الدین محدث۔ توضیح الدلائل مفتاح البغ۔ حلیۃ الاولیاء، کتاب المناقب ابن مردویہ۔

کلام کو یاد رکھیں اور اس کی حفاظت کرنے والے ہوں۔

**آخری حج کے مقاصد** [ تذکرہ اسلاف حضرت ابراہیم و حضرت اسماعیل کی یادگار میانا بلکہ عملًا سعی میں حضرت باجرہ کی دوڑ کی نقل آثارنا حضرت اسماعیل کے قربانی کے جائزہ کو شعائر اللہ قرار دے کر اس کی تعظیم کی تلقین فرمانا۔ صفا و مرودہ دو پہاڑیوں کو جو شنگی حضرت اسماعیل اور مساعی باجرہ کی یادگار ہیں۔ شعائر اللہ قرار دے کر ان کی عملًا تعظیم کا نمونہ پیش کرنا۔ صحیح توحید اور مصنوعی توحید میں امتیازی حدود قائم کرنا، مشترکانہ رسوم کا بطال اور تبلیغ اسلام۔ اسی لئے اس حج کو حجۃ البلاع بھی کہتے ہیں۔

**اعلان ولی عہد می علی مرضیٰ بحمد غدیر** [ رسالت مقام حجفہ پر پہنچے مکے سے روانہ ہو کر جب سر کا و جواہی شام کا میقات ہے اور ایک بستی ہے۔ اور قافلوں کے ٹھہر نے کی جگہ ہے مگر حضورؐ وہاں سے تین میل آگے نیکل گئے۔ یہاں پر غدیر خم کا میدان ہے۔ اس جگہ حضورؐ پر وحی نازل ہوئی اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان الفاظ میں ارشاد ہوا۔ " يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَإِنَّ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَنِ النَّاسُ "

(المائدہ ۴۷ پ ۱۰)

" اے رسولؐ رامت تک، پہنچا دو۔ (وہ پیغام) جو تمہاری طرف بھیجا گیا ہے۔ اگر تم نے عملًا ایسا نہ کیا تو خدا کی رسالت ہی ادا نہ کی۔ اللہ تعالیٰ نہیں لوگوں کے شر سے محفوظ رکھے گا۔ " ۱۰

۱۰۔ خم غدیر کے موقع پر یہ آئیہ مبارک نازل ہوئی۔ تفسیر میشور جلد ۲ ص ۲۹۵ اسباب نزول القرآن واحدی ما انزل من القرآن في علی واحدی۔ تفسیر شعبی، تفسیر بیہر فخر الدین رازی، (بقیہ صفحہ ۱۵۳ پر)

چنانچہ حسان بن ثابت نے قصيدة تہنیت پڑھائے اور اسی موقع پر عمر بن عاص نے مبارک بادیں قصیدہ پڑھا۔ ٹھے بلکہ سعد بن عبادہ انصاری نے بھی اس واقعہ کو نظم کیا ہے۔ ٹھے اس سارے واقعہ کے بعد آیۃ الکمال دین و اتمام نعمتِ الہی نازل ہوئی جس کے الفاظ اس طرح پڑھیں۔

الیوم اکملت لکم دینکم و اتممت علیکم نعمتی  
و درضیت لکم الاسلام دیناً<sup>۳</sup> (پ-۶۰ مائدۃ)

”آج میں نے تہاڑے دین کو کامل کر دیا اور اپنی نعمت کو تم پر پورا کر دیا۔ اور میں نے تہاڑے لئے دین اسلام کو پسند کیا۔“ اس پر آنحضرت نے نعرہ تکمیر بلند کیا اور فرمایا کہ شکر ہے۔ اکمال دین اور اتمام نعمت پر اور اس امر پر کہ خداوند تعالیٰ میری رسالت اور علیؑ کی ولایت پر رضا مند ہوا۔ پھر فرمایا خداوند دوست رکھ اس کو جو علیؑ کو دوست رکھے اور دشمن رکھ اس کو جو علیؑ کو دشمن رکھے۔ ۴۷

**واقعہ حم عذیر کا مخالفین علیؑ پر رد عمل** | جناب امیر علیہ السلام کا اعلان ولی عہدی منافقین اور دشمنان علیؑ پر نہایت شاق گزرا۔ یونکہ ان کی تمام اُمیدوں پر پانی پھر گیا۔ اب انہوں نے لوگوں کے یہ ذہن نشین کرنے کی کوشش شروع کی کہ یہ اعلان خلافت خدا کی طرف سے نہیں ہوا۔ بلکہ سرکار رسالت اپنے خاندان میں ہمیشہ کے لئے

۱۔ الانحرافی عقدۃ الاشعار جلال الدین سیوطی۔ ۲۔ مناقب اخطب خوارزم۔ ۳۔ تذکرہ خواص الامم باب ص۲ جیب السیر روفۃ الاحباب، مندادحمد حنبل الجزء ص۲۸۔ ۴۔ فائدۃ السطین، توضیح الدلائل، تفسیر دمشور جزء ۲ ص۲۵ مانزال من القرآن فی علیؑ۔

کر لیا ہے۔ اب میں تم میں دو عظیم چیزیں بھجوڑتا ہوں۔ ایک کتاب اللہ اور دوسرے اپنے اہل بیت اور یہ دونوں ایک دوسرے سے جُدا نہ ہوں گے۔ یہاں تک کہ میرے پاس حوض کوثر پر وارد ہوں۔ پس دیکھو اور غور کرو کہ میرے بعد قرآن اور اہل بیت سے کیونکہ برناو اور تمسک کرتے ہو۔ پھر آنحضرت نے ارشاد فرمایا۔ سنو میرا مولا اللہ تعالیٰ ہے اور میں کل مومنین کا ولی ہوں۔ بعد ازاں حضرت علیؑ کا ہاتھ پکڑ کر فرمایا۔ جس کا میں ولی ہوں۔ علیؑ بھی اس کا ولی ہے۔ خداوند دوست رکھ اسے جو علیؑ کو دوست رکھے اور دشمن رکھ اس کو جو علیؑ کو دشمن رکھے۔ ۵۰

اس واقعہ کو تقریباً ۱۵۲ علمائے اہل سنت نے اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے۔ اور تقریباً چالیس جلیل الشان نے روایت کیا ہے۔

**حضرت علیؑ کی دستار بندی** | حضرت علیؑ کے سر پر عمامہ باندھا اور اس کی تحت الحنک پیچے کی طرف لٹکا دی۔ ۵۱

اس عظیم الشان واقعہ پر تمام صحابہ نے صحابہ کی اس واقعہ پر مبارک باد | حضرت علیؑ کو مبارک بادوی۔ حقیقت کی امہات المومنین نے بھی ہدیۃ تہنیت پیش کیا۔ ۵۲

۱۔ اکثر کتب فرقین میں ولی کی جگہ مولا کا لفظ ہے۔ ۲۔ ریاض النفو جلد ۲ ص۲۱۲۔  
الاصابہ جلد ۲ ترجمہ علی۔ کنز العمال جزء ۸ ص۲۰۹ و ۱۲۰۹۔ مسند ابو داؤد طیہ اسی،

فراد المظین اشعتۃ اللحاظ جزء ۳ ص۲۱۳ مشکوۃ المصائب ص۵۴۔  
۳۔ قرة العین شاہ ولی اللہ محدث دہلوی۔ مسند احمد حنبل، تذکرہ خواص الامم۔ معراج النبوة تاریخ احمدی۔

سال سائل بعذاب واقع للكافرين ليس له دافع  
من الله ذي المعارج۔ (سورة المعارج پ ۱۹ ع ۱۱)

”ما نفع وانے اوپر سے گرنے والے پھر کے عذاب کو مانگا۔  
جس سے کافروں کو کوئی بچا نہیں سکتا۔ خداوند درجات والے  
کی طرف سے نازل ہونے والا عذاب لے

**واقعہ عقبہ** | اس روایت کا ایک واضح ثبوت واقعہ عقبہ ہے جن منافقین نے قتل رسول کا قصد کیا۔ وہ پندرہ آدمی تھے ان لوگوں نے اپنیں میں اس بات پر عہد کیا، کہ حضرت جس وقت شب کو وادی میں عقبہ پر پڑھیں۔ اس وقت آپ کو سواری سے گردیں۔ عمّاریا سرناقہ کی مہار نخاماے ہوتے تھے۔ اور حدیفہ پیچے سے ہنکار ہے تھے۔ حدیفہ کو اونٹوں کی آہم معلوم ہوئی اور ہتھیاروں کی جھنکار سنی۔ مرد کر دیکھا، کچھ لوگ نقاب سے مٹھپاتے ہوتے ہیں۔ انہوں نے کہا، دور ہو، دور ہو اے شمناں خدا۔ رسول اللہ نے ان لوگوں کے نام حضرت حدیفہ کو بتلادیتے تھے۔ جنہوں نے قتل رسول کا قصد کیا تھا۔ اور حضرت حدیفہ کو حکم دیا تھا کہ ان لوگوں کے ناموں سے لوگوں کو آگاہ نہ کریں۔ اسی وجہ سے حدیفہ کو حکم دیا تھا رسول اللہ کہتے ہیں۔ رسول اللہ نے ان لوگوں کو قتل س لئے نہ کیا۔ تاکہ لوگ یہ نہ کہیں، کہ پھر مصطفیٰ نے کفار و مشرکوں کو قتل کیا۔ خوری سے طبیعت سیر ہوئی۔ پھر اپنوں کو قتل کرنے لگے۔ نام اس لئے نہ بتاتے تاکہ یہ لوگ علاویہ خلاف ہو کر اسلام کو نقصان نہ پہنچائیں۔ ۲۷

لئے تفسیر القرآن شعبی، مذکورہ خواص الہ در باب الشافی، کتاب الاكتفی فضائل الاربیع الخلفاء، معارج العلوی  
ہدایت السعد، جواہر السننین، کتاب الریسمین سید جمال الدین، فیض القریر شرح جامع صغیر، عقد  
ہنوی دستخطفوی، صراط سوی محمود بن القاری، انسان العیون، وسیلۃ المال، تفسیر شبان  
معارج العلی روضۃ الندیہ، وضیحۃ المال۔ نور الابصار۔  
۲۸ روضۃ الاحباب۔ استیعاب باب حدیفہ، تفسیر کبیر، سند احمد حنبل الجزو الخامس ص ۲۹۔  
احیا العلوم غزالی۔ معارج النبوة باب ۱۲ رکن چہارم ص ۲۔

دولت قائم کرنا چاہتے ہیں۔ اگر یہ خیال لوگوں کے دول میں بیٹھ گیا تو ہم رسول اللہ کے انتقال کے بعد جسے چاہیں گے خلیفہ بناسکیں گے۔

(جاشیہ شرح جامع صغیر سیوطی)

چنانچہ ایک شخص حارت ابن نعمان فہری نے اس جماعت کے خیالات کی ترجیحی اور نمائندگی کا حقیقت ادا کیا۔

**حارث بن نعمان فہری کا واقعہ** | جب واقعہ غدیر کی خبر عام ہوئی تو ایک شخص حارت بن نعمان ناقہ پر سوار ہو کر رسول اللہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ ناقہ کو ایک طرف باندھ کر حضور کے پاس آیا اور سرکار رسالت کو اس طرح مخاطب کیا۔

”اے محمد! تم نے ہمیں حکم دیا کہ ہم خدا کو ایک اور تم کو اس کا رسول مانیں، ہم نے مان لیا۔ تم نے ہم کو حکم دیا کہ ہم پانچ وقت نماز پڑھیں اور ماہ رمضان کے روزے رکھیں اور رج کریں، ہم نے تسلیم کر لیا۔ تم اس پر بھی راضی نہ ہوتے اور اب تم نے اپنے ابن عم کو بازو پکڑ کر اٹھایا اور ہم پر فضیلت دی۔ کہ جس کا میں مولا ہوں اس کا یہ علی مولا ہے۔ اب بتاؤ کہ علی کا مولا ہونا تھا اما طبعزاد ہے۔ یا یہ بھی خدا کی طرف سے ہے؟“ رسول اللہ نے فرمایا۔ قسم ہے اللہ کی۔ جس کے سوا کوئی اور معبد نہیں کریں امر بھی خدا کی طرف سے ہے؟“ یہ سُن کر حارت یہ کہتا ہوا ناقہ کی طرف روانہ ہوا۔

خدایا اگر یہ بات جو محمد نے کی ہے حق ہے تو مجھ پر آسمان سے پھر گرا، یا کوئی اور دردناک عذاب بیچج۔ ابھی وہ اپنے ناقہ تک نہیں پہنچا تھا۔ کہ اللہ نے اس پر آسمان سے پھر بر سایا جس سے وہ ہلاک ہو گیا۔ اس وقت یہ آیہ کریمہ نازل ہوئی۔

کو عین اپنی علاالت سے پہلے کیوں آغاز کیا گیا ؟  
 رسول اللہ جانتے تھے کہ بعض حضرات میرے بعد علیؑ کی  
 خلافت نہیں چاہتے۔ میری رحلت کا وقت قریب آگئیے اگر ایسے  
 لوگ میری رحلت کے وقت مدینہ سے دور ہوں گے۔ تو  
 اپنے منصوبوں کو عمل میں نہیں لاسکیں گے، اور اس طرح میری تمنا کے  
 مطابق اُمّت کو صراطِ مستقیم پر چلانے والا منصوص من اللہ ہادی مل جائے گا۔  
 علاالت سے ایک روز قبل آپؐ نے جدیش اسامہ کی ترتیب فرمائی۔ سواتے  
 علیؑ و بنو ہاشم سب صحابہ کو شامل ہونے کا حکم دیا۔ لہٰ جالانکہ جعفر طیار کے  
 قصاص کے لئے بنو ہاشم اور علیؑ کو شریک کیا جاسکتا تھا۔ اس شکر میں  
 خصوصیت سے بڑے بڑے ہمہ اجر و انعام حضرت ابو بکر، حضرت عثمان،  
 حضرت سعد بن وقار، حضرت ابو عبیدہ بن الجراح وغیرہم جیسے جلیل الشان  
 صحابی ایک علام زادہ کے زیرِ کمانڈ جس کی عمر صرف انیس، بیس برس کی تھی،  
 روانہ کئے جا رہے ہیں۔ لیکن اس صورت میں یہ اکابرہ ملت جانا نہیں چاہتے،  
 (خصوصاً جب کہ حضورؐ کی علاالت کا سلسلہ بھی شروع ہو چکا تھا) جب رسول اللہ  
 کو یہ علم ہوا۔ تو آپؐ بہت رنجیدہ ہوتے باوجود یہ بخار کی شدت تھی۔  
 درود سر بھی تھا۔ آپؐ سر پر پٹی باندھ کر گھر سے نکلے۔ منبر پر تشریف لے  
 گئے اور فرمایا۔

”اے گروہ مردم! یہ کیا بات ہے جو تم اسامہ کو امیر بنانے کے  
 متعلق کر رہے ہو۔ تم لوگوں نے اس کے باپ کی امارت کے متعلق  
 بھی ایسی ہی باتیں کی تھیں۔ خدا کی قسم وہ امارت کے لائق ہے، اور اس

۱۶۰ مدارج النبوة جلد ۲ ص ۵۲ و ص ۳۴۔ تاریخ خیس جلد ۲ ص ۱۷ تاریخ طبری ج ۲ ص ۸۸

۱۶۱ تاریخ کامل ج ۲ ص ۱۷ جدید السیر جلد ۱ جزو ۲ ص ۱۷۔

## امطارِ حوال باب

جدیش اسامہ کی تیاری، علاالت سرکار رسالت، واقعہ قرطاس  
 واقعہ سقیفہ، رسول اللہ کی حضرت علیؑ سے

### راز گوئی، وفات، تجھیز و تکمیل

جدیش اسامہ کی تیاری (جنگ موتہ میں) حضرت زید بن حارثہ کو حدود  
 شام کے عربوں نے شہید کر دیا تھا۔ آنحضرت  
 ان سے قصاص لینا چاہتے تھے آغاز علاالت سے ایک روز پہلے آپؐ نے اسامہ  
 بن زید کو مأمور کیا کہ وہ فوج لے کر شام کی طرف جائیں اور شریروں سے اپنے  
 باپ کا انتقام لیں۔ جنگ موتہ جمادی الاول شہرؓ کا واقعہ ہے۔ یہاں  
 یہ سوال پییدا ہوتا ہے کہ سرکار رسالت نے تقریباً دو سال سات ہفتے تک قصاص  
 کا قصد کیوں نہ فرمایا۔ حقیقت یہ ہے کہ عالم علم لدنی رسول اللہ نے جو واقعہ  
 اسرارِ خفی و جعلی تھے۔ مناسب نہ سمجھا کہ اس شکست کا بدلہ اسی وقت یا  
 جاتے۔ بلکہ اس کو ایک خاص وقت کے لئے ایک خاص مقصد کے پیش نظر  
 ملتی فرمادیا۔ جنگ موتہ جمادی الاول شہرؓ میں ہوئی۔ رمضان شہر میں مکّہ  
 نکتہ ہوا۔ نکانہ کعبہ سے بُت نکالے گئے۔ شوال شہرؓ کو جنگ نہیں ہوئی۔ پھر  
 محاصرۃ طائف ہوا۔ رجب شہرؓ میں غزوۃ تبوك ہوا۔ پھر جاڑوں طرف و فود  
 بھیجے گئے۔ آخر موتہ کے قصاص کو دو سال سات ہفتے ملتوی کر کے اس ہم

۸۔ جو لوگ رسول اللہ کی زندگی میں احکام رسالت کی تعمیل میں اس طرح اغماض کر رہے ہوں۔ ان سے بعد رحلت سرکار رسالت حضرت علیؓ کی جانشینی کا قبول نہ کرنا بعید نہیں ہے۔

### قضیہ قرطاس

بعض صحابہ کے ارادوں کا پتہ چلتا جاتا تھا۔ جیش اسامہ کی ہم نے ان کی تجویزیوں پر سے تمام پرنے اٹھادیتے تھے۔ آپ کی شدت مرض بھی بڑھتی جا رہی تھی۔ اور لوگ بھی سمجھ رہے تھے کہ آپ حضورؐ کا آخری وقت ہے رسول اللہؐ نے جدت پوری کرنا چاہی اور مناسب سمجھا کہ وصیت کو تحریر کر دیا جائے، ابن عباس سے روایت ہے وہ کہتے ہیں۔ کہ جب رسول اللہؐ پر سختی مرض بڑھی۔ تو رسالت کدہ میں عمر بن خطاب اور دیگر حضرات موجود تھے۔ سرکار رسالت نے ارشاد فرمایا۔ کہ آؤ میں تمہارے لئے ایسا وثیقہ لکھ دوں کہ اس کے بعد تم بھی گمراہ نہ ہو۔ حضرت عمر بولے کہ حضورؐ پر ہذیانی کیفیت طاری ہے۔ وصیت وغیرہ کی کیا ضرورت؟ ہمارے پاس تو قرآن شریف موجود ہے اور کتاب اللہ ہی حضن ہمارے لئے کافی ہے اس پر حاضرین میں اختلاف ہوا۔ ان میں سے بعض تو یہ کہتے تھے کہ رسول اللہؐ کے ارشاد کی تعمیل کرو۔ اکثر وہ کہتے تھے۔ جو حضرت عمر نے کہا۔ جب بہت شور و غل ہوا۔ تو جناب رسالت مابؓ نے فرمایا کہ میرے پاس سے چلے جاؤ۔ چنانچہ ابن عباس، ہبیشہ کہا کرتے تھے۔ کہ مصیبت اور سخت مصیبت تھی۔ جوان لوگوں کے شور و شغب کی وجہ سے رسول اللہؐ کے ارادہ کتابت وثیقہ میں حائل ہوئی اور جس کی وجہ سے آنحضرت کچھ نہ لکھ سکے۔ ۱۷

۱۷ صبح مسلم الجراح الخامس، کتاب الوصیۃ ص۵۶۔ ص۵۷ مطبوعہ محمد علی بمیدان الازہر مصر۔ بخاری میں یہ روایت بزرگ موجود ہے۔ کتاب الجہاد والیسر کتاب الانعصار میں براہمۃ الاخلاف، مندا محمد حنبل الجزار الاول ص۳۲۶ و ص۳۲۵ کنز العمال، مشکوہ، کتاب الفتن ص۵۲۸ مطبع مجتبائی۔ طبقات ابن سعد کتاب الملل والخل وغیرہ۔

کا باپ اسی طرح لا تلق تھا۔ اس کے بعد آپ منبر سے اُتر کر تشریف لے گئے۔ ۱۸ اور ماموریں شکر اسامہ نے مدینہ نہ چھوڑا۔

۱۔ اسامہ کے شکر کو جنگ موت کی شکست اور نیزید کے قتل کا بدالہ لیسے کے لئے مرتب کیا گیا تھا۔ حضرت جعفر طیارؑ، حضرت علیؓ کے بھائی بھی اسی جنگ میں شہید ہوتے تھے۔ تاہم بھی ہاشم یا علیؓ کو اس جنگ میں نہیں بھیجا۔

۲۔ جنگ موت کو دو سال سات ماہ گزر چکے تھے، اب حدود شام کے لفڑیوں کی طرف سے پہلی بھی نہیں ہوئی تھی۔

۳۔ رسول اللہؐ اب جنگ کے لئے با وجود علاالت جلدی فرار ہے تھے۔ اور اس میں ڈھیل کو پتند نہیں فرماتے تھے۔

۴۔ بنو ہاشم، حضرت علیؓ بلکہ ان کے رفتاء عماریاں، مقداد، ابوذر اس جنگ میں مامور نہیں کئے گئے۔

۵۔ اس کے بر عکس مشاہیر صحابہ عبد الرحمن بن عوف۔ طلحہ وزیر، ابو عبیدہ بن الجراح، حضرت ابو بدر و حضرت عمر اسامہ کے ماتحت مامور ہوتے۔

۶۔ سرکار رسالت کی تائید کے باوجود لوگ نہیں گئے۔

۷۔ افضل کی موجودگی میں مفضول حاکم و والی نہیں ہو سکتا۔ اسی بناء پر صحابہ کو احترام تھا اور اسی اصول کو صحیح مان کر آپ نے کہا کہ اسامہ تم سے بہتر ہے۔

۱۷ مدارج النبوة جلد ۲ ص۳۵۶، ص۳۵۷ تاریخ خمیس جلد ۲ ص۱۴ تاریخ طبری ج ۳ ص۳۵۱

۱۸ تاریخ کامل جلد ۲ ص۱۳۱ جیب السیر جلد ۱ جزو ۲ ص۱۲۶۔

پران کی قوم کے ایمان لانے والے اتنے کم تھے کہ وہ ظالموں سے اپنی مدافعت بھی نہیں کر سکتے تھے۔ اللہ نے تمہارے ذریعے ان کی مدد فرمائی اور تم نے وہ کام کیا کہ جس سے تمام عربوں نے اللہ کے حکم کے سامنے گردبین جھکا دیں۔ لہذا اب سب کے مقابلے میں تم کو یہ حکومت اپنے قبضے میں کر لیتی چاہیئے۔

اسی اثناء میں ایک شخص ابو عبیدہ دوڑتا ہوا حضرت عمرؓ کے پاس آیا اور کہا کہ بنی ساعد کی چوپال میں انصار جس ہو کر اپنے ایک شخص کے ہاتھ پر بیعت کرنے کی تیاریاں کر رہے ہیں۔ اس اطلاع پر حضرت عمرؓ رسول اللہ کے مکان پر آتے اور حضرت ابو بکرؓ کو ہواندر تھے بلوایا۔ ابو بکرؓ باہر آتے۔ عمرؓ نے کہا کہ انصار بنی ساعد کے سقیفہ میں جمع ہو کر سعد بن عبادہ کو امیر بنانا چاہتے ہیں۔ دونوں شتاب روی سے انصار کے پاس چلے اور ابو عبیدہ بھی ان کے ساتھ تھے۔

حضرت عمرؓ سے روی ہے کہ جس وقت ہم سقیفہ بنی ساعدہ میں آتے، اس وقت ایک شخص تقریر کر رہا تھا۔ جس کا مطلب بخار کہ وہ ہم سے حکومت کو خوب کرنا چاہتے تھے۔ حضرت ابو بکرؓ نے کھڑے ہو کر تقریر پڑھ دی۔

عبداللہ بن عبد الرحمن سے روی ہے کہ حضرت ابو بکرؓ نے فرمایا: «جب رسول اللہ نے اعلان کیا کہ صرف خدا نے وحدۃ الاشیریک کی پرسنیش کی جانتے تو یہ پیام بت پڑت تمام عربوں لو ناگوار ہوا۔ اس وقت آپ کی تصدیقیت ہمابرین اولین نے کی۔ وہ اپنی قلت تعداد اور ظلم ہنہ کے باوجود کبھی خالق نہیں ہوتے۔ ہمابرین سب سے پہلے ایمان لانے والے ہیں۔ وہ رسول اللہ کے خاندان والے بھی ہیں۔ لہذا وہی منصب امارت کے سب سے زیادہ منسختی ہیں۔ اور جہاں تک تم انصار کا تعلق ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ تمہاری فضیلت اور خدمت کا کوئی منکر نہ ہو گا۔ تم نے رسول اللہ کی حمایت کی بیشکہ، ہماری نظر میں ہمابرین کے بعد سب سے زیادہ تمہاری منزلت ہے۔ لہذا مناسب ہو گا کہ امیر ہم ہوں اور وزیر تم۔»

حضرت عمرؓ سے روی ہے کہ اس تجویز پر حاضرین میں ایک شور و غوغاء بلند

کہا جاتا ہے کہ حضرت علیؓ نے قلم دوات کیبوں نہ دیا۔ اول تو حضرت علیؓ کا دہان موجود ہونا کسی روایت سے ثابت نہیں۔ اگر موجود بھی تھے تو مخالف گروہوں میں جوش اتنا بڑھ گیا تھا کہ حضرت علیؓ کے قلم دوات پیش کرنے پر ہمگامہ بیبا ہو جاتا۔ جو حضور رسالت میں ثایاں نہ تھا۔ نیز کہنے والے کہتے ہیں کہ سرکار رسالت کی شدت مرض میں اور حضور کی بے ہوشی کی حالت میں علیؓ نے جو جا ہا لکھ دیا۔ غرضیکہ بعض صحابہ کرام کے طرز عمل سے ایسی صورت حال پیدا ہو گئی تھی جس نے وصیت کا مقصد ہی فوت کر دیا تھا۔ اس واقعہ کے بعد پھر نہ سرکار رسالت کے پاس ایسا مجتمع ہوا۔ نہ آپ اس خواہش کا اظہار کر سکے۔ اس صدمہ کے بعد جو صحابہ کے اس رویہ سے سرکار رسالت پر ہوا۔ حضور کا مرض بڑھتا گیا۔

**واقعہ سقیفہ** وقت حضرت ابو بکرؓ سخن میں تھے اور حضرت عمرؓ مدینہ میں موجود تھے۔ جب حضرت ابو بکرؓ کو حضور کی وفات کی اطلاع ملی تو وہ مدینہ آتے اور رسول اللہ صلیم کو دیکھنے کے لیے گھر میں آتے۔ حضرت علیؓ اس وقت رسول اللہ صلیم کے جنازے کی تیاری میں مصروف تھے۔ لہ

عبداللہ بن عبد الرحمن بن ابی عمرۃ الانصاری سے روی ہے کہ رسول اللہ صلیم کی وفات کے بعد انصار نے آپس میں مشورہ کیا کہ ہمابرین تم پر برابر جھاتے جا رہے ہیں۔ اگر ان میں سے کوئی خلیفہ ہو گیا تو تم ہمیشہ خلیفہ ان کے تابع بنے رہو گے۔ انھوں نے کہا کہ ہمیں اپنے خاندان کے بزرگ سعد بن عبادہ کو خلیفہ بنا لینا چاہتے ہیں۔ اس مقصد کے لئے وہ سقیفہ بنی ساعدہ میں جمع ہوتے۔ سعد بیمار تھے، انصار ان کو باہر لے آتے۔ وہ چادر اوڑھے ہوتے نیچے میں بیٹھ گئے۔

سعد نے تقریر کی: «لے گروہ انصار! جو فضیلت تم کو حاصل ہے وہ عرب کے کسی قبلیے کو حاصل نہیں۔ یہونکہ جب رسول اللہ نے اسلام کی تعلیم دی تو ان

فرمایا کہ تم لوگ واپس چلے جاؤ۔ اگر تمہاری ضرورت ہو گئی تو میں خود تمہیں بلاں گا۔ لہ

ایام مرض میں آنحضرتؐ نے فرمایا، کہ میرے بھائی علیؑ کو بلاو۔ حضرت علیؑ آتے اور آپ کے سر ہانے بیٹھے۔ آنحضرتؐ نے اپنا سترکبیہ سے اٹھایا اور حضرت علیؑ کو اپنی بغل میں لے لیا۔ اور آنحضرتؐ کا سر آپ کے بازو پر تھا۔ آنحضرتؐ نے فرمایا۔ اے علیؑ! فلاں یہودی سے میں نے تجھیزِ جشنِ اسامہ کے لئے کچھ قرض لیا تھا۔ دیکھو ضرور بالضور اسے میری طرف سے ادا کر دینا۔ اے علیؑ تم پہلے وہ شخص ہو گے۔ جو شخص کو شرپر میرے پاس پہنچو گے، میرے بعد تم کو بہت سے مصائب اور نکالیف پہنچیں گی۔ تمہیں چاہئیے کہ دل تنگ نہ ہوا اور صبر کرو اور جب دیکھو کہ لوگوں نے دنیا اختیار کی تو تم آخرت اختیار کرنا۔ ۲

جناب رسولؐ خدا نے اپنے رضی موت میں فرمایا۔

اے لوگو! غالباً میں بہت جلد رحلت کر جاؤں گا۔ اور خدا کا فرستادہ مجھ کو لے جائے گا۔ پہلے بھی تم سے کہہ چکا ہوں اور اب پھر کہتا ہوں۔ تاکہ تمہیں کوئی عذر باقی نہ رہے، خبردار میں تمہارے درمیان کتاب خدا اور اپنی عترت چھوڑے جانا ہوں۔ پھر آپ نے حضرت علیؑ کا ہاتھ پکڑ کر اٹھایا اور فرمایا، یہ علیؑ قرآن کے ساتھ ہے اور قرآن علیؑ کے ساتھ ہے۔ یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے، حتیٰ کہ میرے پاس حوض کو شرپر وارد ہوں پس ان دونوں ہی سے پوچھتے رہنا، کہ اسلام اور میری تعلیم کیا ہے۔ ۳

**سرکار رسالت کی زندگی کے آخری لمحات** | رسول اللہ اپنی زندگی کے آخری حصہ میں حضرت علیؑ ہی

لہ تاریخ طبری الجزء الثالث ص ۱۹۵ و قاتع سنۃ الحاویہ عشرہ ۲ تاریخ روضۃ الاحباب۔  
۳ صوات عنق محرقہ لابن حجر مکی الباب التاسع فضل الشافی۔ ص ۲۵۵

ہو گیا۔ انصارِ لڑنے پر تیار تھے۔ مگر امارت دینے پر تیار نہ تھے۔ مجھے اختلاف کا اندیشہ ہوا۔ میں نے حضرت ابو بکرؓ سے کہا۔ ہاتھ لاو، میں تمہاری بیعت کرو۔ انہوں نے ہاتھ بڑھا دیا۔ میں نے بیعت کی۔ ابو عبیدہ نے بیعت کی پھر تمام مہاجرین والنصار بیعت کرنے لگے۔ ۴

**نوٹ :** اب اگر علیؑ سقیفہ کے دونوں گروہوں کے مقابلے میں اگر خلافت لیتے ہیں تو خرابی یہ ہے کہ حکومت اور خلافت ایک عہدہ بن جاتا ہے۔ جب تک علیؑ حاکم رہتے، اس وقت تک اسلام بھی رہتا۔ علیؑ کے بعد جو بھی آتا، وہ اسلامی قوانین کو ہٹا کر اپنے قوانین نافذ کرتا۔ اس طرح اسلام ختم ہو جاتا۔ اس لئے علیؑ نے حکومت چھوڑ کر خلافت اور حکومت کے دو الگ الگ عہدوںے ظاہر کر دیتے۔ امام حسنؑ نے بھی یہی کیا کہ صلح کر کے حکومت الگ کر دی اور امامت الگ کر دی۔ امام حسینؑ نے بھی یہی کیا کہ جب یہ نے حکومت اور خلافت ایک عہدہ کرنے کے لئے بیعت مانگی تو عظیم الشان قربانی دی اور بیعت سے انکار کر کے دونوں عہدوں کو ایک عہدہ نہ ہونے دیا۔

**حضرت علیؑ کی یاد اور بعض امہات المؤمنین کی حسینیں** | اس مرض کے سرکار رسالت نامہ نے فرمایا۔ کہ علیؑ کو میرے پاس بلاو۔ حضرت عائشہؓ نے کہا۔ کاش آپ ابو بکرؓ کو بلاتے اور حصہ نے کہا کاش آپ عمرؓ کو بلاتے۔ پس اتنے میں یہ حضرات وہاں جمع ہو گئے۔ آنحضرتؐ نے جب حضرت علیؑ کو نہ دیکھا تو

لہ صحیح مسلم البخاری، الشافی لکتاب الصلوۃ ص ۲۳، ۲۲، ۲۱، ۲۵ صحیح بخاری کتاب الاذان و کتاب الاعظام سنن ابن ماجہ ص ۱۱۸۔ تاریخ کامل جلد ۲ ص ۱۲۳ طبری جلد ۳ ص ۱۹۹۔

لے گئے۔ اور وہاں بھی لوگ ان کی بیعت کرتے رہے، حتیٰ کہ دن گزر گیا اور اس مشغولیت نے لوگوں کو دفن رسولؐ میں شریک ہونے سے محروم رکھا۔ آخر شب سے شنبہ اور صبح تک حضرت ابو بکر اخذ بیعت میں مشغول رہے عروہ سے مردی ہے کہ سر کار رسالت کے دن کے وقت حضرت ابو بکر و عمر موجود نہ تھے بلکہ اس وقت وہ دونوں مجتمع انصار میں خلافت کے لئے جگہ رہے تھے۔ اور ان دونوں حضرات کے وہاں سے آئے سے پہلے رسولؐ خدا دن ہو چکے تھے۔ لہ حضرت ابو بکر کی اس روز سیاسی مصروفیات کا یہ عالم تھا، کہ آپ کو یہ بھی یاد نہ رہتا کہ رسول اللہ کی ذفات کس دن ہوتی۔ چنانچہ اپنی بیٹی ام المؤمنین بی بی عائشہ سے پوچھا کرتے تھے کہ تم نے رسول اللہ کو لکنی چادروں میں کفن دیا اور حضورؐ کی وفات کس دن ہوئی۔ ۳ہ منگل کے روز آپ کی تجدیہ و تکفین کا کام شروع ہوا۔ اس میں عموماً آپ کے اعزہ یعنی حضرت علیؓ، حضرت فضل بن عباس اور امامہ بن زید وغیرہ شریک تھے۔ ۳ہ جناب امیر المؤمنین نے جب بیعت ابی بکر سے انکار کیا اور اپنے احتجاج خلافت کو پیش کیا تو بشیر بن سعد انصاری نے یہ سن کر کہا۔ یا علیؓ اگر یہ کلام انصار پہلے سنتے تو آپ کے سوا کسی دوسرے کی بیعت کبھی نہ ہوتی، آپ نے فرمایا۔ کیا میں رسولؐ کو بے گور و کفن چھوڑ دیتا اور سقیفہ بنی ساعدہ میں جا کر خلافت کے لئے تم سے نزاع کرتا۔ یہ تو مجھے کبھی بھی گوارا نہ ہوتا۔ اور نہ ہی میرے لئے زیب تھا۔ ۳ہ کاش تجدیہ و تکفین رسالت کے لئے تمام صحابہ میں ایسا احساس ہوتا تو دنیا کے

لہ سیرۃ جلیلہ جلد ۳ ص ۲۹۳ و ۲۹۵ تاریخ طبری ج ۳ ص ۱۹۳ و من ۲ تاریخ کامل ج ۷ ص ۲۷۳ اکنہ الحال جلد ۳ ہر ف الفاظت الخلافت ص ۱۳ حدیث ص ۲۲۸ ۳ہ صحیح بنحری شریف باب وفات یوم الا شنین ۳ہ تاریخ اسلام مؤلف سید عبدالقدار صاحب مرحوم و پروفیسر محمد شجاع الدین ص ۱۵ ۳ہ کتاب الامامتہ والیاست لابن قیتبہ۔

کے پاس نظرِ حضورؐ کا سر مبارک آغوش علیؓ میں نظر۔ کہ حضرتؐ نے رحلت فرمائی۔ حضرت عالیؓ سے منقول ہے کہ جب جناب رسالتاً کا وقت وفات قریب آیا تو آپؐ نے فرمایا کہ میرے جیب کو میرے پاس بلاو۔ میں نے حضرتؐ ابوبکر کو بھیجا۔ جب وہ آتے تو حضرتؐ نے سراٹھا کر دیکھا اور پھر تکمیلہ پر رکھ لیا۔ اور پھر فرمایا کہ میرے جیب کو میرے پاس بلاو۔ میں نے عمر کو بلایا۔ آپؐ نے سراٹھا کر انہیں دیکھا اور پھر تکمیلہ پر سر رکھ لیا اور پھر فرمایا کہ میرے جیب کو بلاو۔ پھر میں نے کہا۔ تم پر افسوس ہے علیؓ کو بلاو۔ لیکن میرے آپؐ حضرت علیؓ کے علاوہ اور کسی کو بلا نہیں چاہتے تھے۔ جب علیؓ آتے اور رسول اللہ نے انہیں دیکھا تو وہ کپڑا جواہر ہے ہوتے تھے، آپؐ نے اٹھا لیا اور علیؓ کو اس میں داخل کر لیا۔ اور علیؓ کو اپنے سینے سے لگاتے رہے۔ یہاں تک کہ آپؐ نے انسقال فرمایا۔ اس وقت بھی آپؐ کا ہاتھ علیؓ کے اوپر رکھا۔ لہ تجدیہ و تکفین یہ امر تاریخی مسلمات میں سے ہے کہ جناب رسالتاً کو رسمی تکفین کیا تو بشیر بن امیر علیہ السلام نے دیا۔ اور حضورؐ کو قرب میں اُتارا۔ ۲ہ

اما میکہ روز وفات پیغمبرؐ خلافت گزار و باتم نشیند (فیضی) جب حضرت ابو بکر کو فراگت ہوئی حضرت ابو بکر و عمر تجدیہ و تکفین تو وہ سقیفہ بنی ساعدہ سے واپس ہوتے اور مسجد نبوی میں نمبر پر پتشیف رُسُولُ اللہ میں شریک نہیں تھے

لہ یہ فخر الدین رازی اور دارقطنی نے لکھا ہے ارجح المطالب باب چہارم ص ۲۹۳ نیز آغوش علیؓ میں ہونے کے متعلق دیکھو طبقات ابن سعد حق جلد ۲ ص ۵۵ مدارج النبوة جلد ۲ ص ۵۵ و ۵۶ مطبوبہ نوکلشور لکھنؤ۔ معارج النبوة رکن ۳ باب ۱ فصل ۳ ص ۲۵ و سیلۃ النجات ص ۲۳ و حد ۲۔ ۳ہ تاریخ الحجۃ الجزء ثانی ص ۱۸۹ و من ۱۹۱ استیعاب الجر و الاول ص ۲۷ ترجیح علی تاریخ طبری جلد ۳ ہنر ۲ طبقات الکبریٰ ابن سعد ج ۲ ق ۲ ص ۲۷ و ص ۲۸ و ص ۲۹۔ <http://fb.com/ranajabirabbas>

قرآن مجید نے مسلم کو آپ کے اسوہ حسنہ پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے، آپ کی سیرت کا یہ کمال بلکہ معجزہ ہے کہ حضور نے اپنی سیرت سے تیرہ نمونہ باتے کاملہ اور پیدا کئے۔ یہ بھی سرکار رسالت کا اسی طرح اعجاز ہے۔ جس طرح قرآن اعجاز ہے۔ قرآن الفاظ کے لحاظ سے اعجاز ہے تو آئل محمدؐ کے تیرہ مخصوص عوام و افعال کے لحاظ سے معجزہ ہیں۔ اگر کوئی کتاب تعلیمات کے لحاظ سے معجزہ ہو سکتی ہے۔ تو ان تعلیمات کو جامد عمل پہنانے والے کیوں معجزہ نہیں۔ دنیا کا کوئی عظیم انسان اپنی غلطیت کو پورے طور پر اپنی اولاد میں اس طرح منتقل نہیں کر سکا جس طرح سرکار رسالت نے اپنی آنونش میں پلٹنے والے پچوں میں منتقل کیا۔ کہ جسے بھی دیکھو محمدؐ نظر آتا ہے۔ گویا یہ انسان محمدؐ نما آئینے ہیں۔

اگر امام المؤمنین نے رسولؐ کے منتقل کیا کہ رسول اللہ کا خلق قرآن ہے۔ تو خود رسول اللہ نے اپنے تربیت کردہ علیؐ مرتضیؐ کے متعلق فرمایا۔ ”علیؐ قرآن کے ساتھ اور قرآن علیؐ کے ساتھ ہے۔“ علیؐ کے اعمال قرآن کو بیان کرنے والے ہیں۔ اور قرآن کے الفاظ علیؐ کو بیان کرتے ہیں۔

**حدیث شفیلین** | اہل بیت کے متعلق فرمایا۔ ”میں دو عظیم اشان چیزیں چھوڑے جا رہا ہوں۔ ایک اللہ کی کتاب اور ایک میری عترت و اہل بیت اگر تم لوگ ان دونوں کو مضبوط پکڑتے رہو گے، تو میرے بعد گمراہ نہیں ہو گے۔ یعنی قرآن کے الفاظ کو جامد عمل پہناتے رہو گے اور عترت و اہل بیت کے ازاد مخصوصیں کی سیرت میں اپنی سیرت کو ڈھالتے رہو گے تو میرے بعد گمراہ نہیں ہو گے۔ یہ دونوں ایک دوسرے سے جدا نہیں ہوں گے۔ یہاں تک کہ بروز قیامت میرے پاس حوض کو شرپہنچ جائیں۔

**فاطمۃ بضعة منی** | سیدہ طاہرہؓ کے لئے فرمایا۔ ”فاتحہ میرا ایک حصہ ہے۔“ یعنی نمونہ کامل کے لحاظ سے میرے دو حصہ میں۔ میں مردوں کے لئے نمونہ کاملہ ہوں اور فاطمۃؓ عورتوں کے لئے

عین عالم محمد مصطفیؐ کے جنازہ میں چند گنچ کے انسان نہ ہوتے اور لوگوں کو ”مصطفیؐ را بے کفن بگذاشتند“ کہنے کا موقع نہ ملتا۔ اپنے قائدِ روحانی کے جنازے کے ساتھ ایسے سلوک کی مثال دنیا کی تاریخ میں نہیں ملتی۔

## انکسوال پاپ

### اخلاق و اوصاف محمدؐ یہ ارواحناول الفدا

تاریخ کی جیشیت سے ہماری اس تایف میں صاحب خلق علیؐ عالم محمد مصطفیؐ ارواحناول الفدا کے اوصاف جلیلہ، اخلاق حمیدہ و صفات جمیلہ کا ضمانتہ ذکرہ ہو چکا ہے۔ لیکن اس عظیم الشان انسان کے کردار و سیرت کے بیان کے لئے جو الہدی طرف سے مصلح اعظم انسانیت بن کر آیا ہو۔ جو روت العالمین کی تمام مخلوق پر رحمۃ للعالمین بھی ہو۔ اور نذر یہ للعالمین بھی اور تمام عالم کی اخلاقی، اقتصادی، روحانی اور سیاسی اصلاح کے لئے مبouth ہوا ہو۔ جس نے تمام عالم کی اخلاقی، معاشرتی اور تمدنی قدروں میں ایک انقلاب پیدا کر دیا ہو۔ ایک بے پایا دفتر کی ضرورت ہے۔

**قرآن ترجمان اخلاق** | حضرت امام المؤمنین بن بنی عائلہ سے جب سرکار رسالت کے اخلاق کے متعلق سوال کیا

گیا۔ انہوں نے جو کچھ بیان کیا وہ مختصر ساجملہ ”خلق القرآن“ ہے یعنی حضورؐ کے اخلاق کی اگر معرفت درکار ہو تو قرآن پڑھو۔ جو کچھ قرآن کے الفاظ میں ہے وہ سیرت محمدؐ یہ میں عمل کا پہلو لئے ہوتے ہے۔ قرآن الفاظ خدا ہیں اور محمدؐ فعل خدا ہیں۔ رسول اللہ بنی نوع انسان کے لئے نمونہ کاملہ ہیں۔ اس لئے

ڈھلوان سے اتر رہے ہیں۔ حضور فطرت اُشیریں گفار تھے اور زرم زبان، لفظ لفظ، اور فقرہ فقرہ جدا جدا اور کٹھر کٹھر کر ادا فرماتے تھے، تاک سُننے والے کو سمجھنے میں وقت نہ ہو۔ اثنا تے گفتگو میں ایک ایک بات کو تین تین مرتبہ فرماتے تھے، جس بات پر زور دینا ہوتا تھا۔ اس کا بار بار اعادہ فرماتے تھے۔ بلند آواز اور نہایت خوش الحان تھے، بے ضرورت کبھی گفتگو نہیں فرماتے تھے۔ اکثر اوقات متفرگ رہا کرتے تھے۔ اور زیادہ تر خاموش رہتے تھے۔ ہاتھ سے اشارہ کرنا ہوتا، تو پورا ہاخت اٹھاتے اور ہتھیلی کا رخ بدلتے۔ دورانِ تقریر کبھی ہاتھ پر ہاتھ مارتے۔ بات کرتے کرتے جب کبھی سرست کی یکیفیت طاری ہوتی تو آنکھیں پچ ہو جاتیں۔ ہنسنے بہت کم تھے، مسکراہست آپ کی ہنسی تھی۔ لہ کبھی مغور رانہ گفتگو نہیں کرتے تھے بلکہ دلجنی اور تسلیم دہی کے انداز میں تقریر فرماتے تھے۔ آپ کا کلام زوائد اور لغویات سے بالکل پاک ہوتا تھا۔ اور مختلف مطلب کوئی بات نہیں فرماتے تھے۔ پرمument فقرات فرماتے تھے، آپ کے غافر کلمات میں بہت سے معانی و مطالب ہوتے تھے، آپ کا کلام حق و باطل میں انتیاز پیدا کرتا تھا۔ ۳۰

**خوارک** | سرکارِ رسالت سادہ اور سموی کھانا کھاتے تھے۔ مثلاً جو اور خربغا وغیرہ۔ کسی چیز کے کھانے سے انکار نہیں فرماتے تھے۔ بھوک کی شدت سے پیٹ پر پٹی باندھ رہتے تھے، اقسامِ غلہ میں سال بھر کے کھانے سے زیادہ ایک دانہ کی بھی نکر نہیں کی جاتی تھی، اور آذوقہ سالانہ کے فراہم ہو جانے کے بعد جتنا پچ جانا تھا۔ وہ سب کا سب خدا کی راہ میں تقسیم کر دیا جاتا تھا۔ خربزہ شوق سے کھاتے تھے بدبو دار چیزوں سے ہمیشہ نفرت کرتے تھے۔ گلڑی۔ جو۔ نُر میں یانکٹ کے

نمود کامل ہیں امام حسین علیہ السلام کے لئے فرمایا۔ حسین مجھ سے ہے اور میں حسین سے ہوں۔ بعض لوگوں کا یہ عقیدہ ہے کہ رسول اللہ اپنی سیرت کامل کے نمونہ اور تعلیمات قرآنیہ سے ایک بھی معصوم انسان پیدا نہ کر سکے۔ حالانکہ وہ بنی نوع انسان کے تزکیہ نفس کے لئے معمور ہوتے تھے۔ رسول اللہ کی تفصیل شان اور رسول اللہ اور تعلیمات قرآن کی توانی ہے۔ رسول اللہ نے اپنی سیرت کے سانچے میں معصوم انسان بھی ڈھانے اور غیر معصوم انسانوں نے بھی اپنی صلاحیت و قابلیت واستعداد کے مطابق فائدہ اٹھایا۔

قرآن پاک نے انسان عظیم و رسول اکرم محمد مصطفیٰؐ کے اخلاق جامِ مرقعِ اِنَّكُمْ لَعِلَّىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ کے الفاظ میں پیش کیا ہے۔ یعنی اے رسول! تم اخلاق کے بڑے درجہ پر ہو۔ آئیے اب سرکارِ رسالت کے جمال صورت و سیرت کے خطوط خال سے استفادہ کیجئے۔

**حلیہ مبارکہ** | رہنگ گورا سرخی مائل، پیشانی کشاوہ اور ابر و پیوستہ، بینی مبارک قدرے لمبی تھی۔ دہن مبارک چوڑا تھا۔ سر کے بال زیادہ گنجان نہیں تھے۔ ز بالکل سیدھے تھے۔ ز گھونگھ والے۔ ریش مطہر گھنی ہوئی، چہرہ المباہ، آنکھیں سیاہ سمر مگیں اور بڑی بڑی پلکیں تھیں۔ شانے بھرے بھرے اور دونوں مونڈھوں کی ٹہیاں چوڑی اور شانوں پر بھی بال تھے۔ سینا قدس سے ناف اٹھتک سیاہ بالوں کی ایک لکیر قائم تھی۔ ہتھیلیاں چوڑی تھیں اور بھری بھری کلائیاں لمبی تھیں۔ پاؤں کی ایٹیاں ہلکی اور نازک سختیں کف باتنے گھرے تھے کہ ان کے نیچے سے پانی نکل جاتا تھا۔ لہ

**رفقار و گفار** | سرکارِ رسالت میانہ رفتار تھے۔ لیکن ضرورت کے وقت جب تینر چلتے تھے، تو رفتار اس قدر تیز ہو جاتی تھی، کہ گویا آپ

جامعہ حیر پہنچ کی سخت ممانعت فرماتے تھے، پشینہ کے موٹے جھوٹے کپڑے پہنچ کی تاکید فرمائی ہے۔

حضور عقل و حکمت کی تعلیم کے لئے مبعوث ہوتے تھے۔

### آداب اطوار

اس لئے علم و حکمت میں بیگانہ تھے۔ آپ کا علم لدنی تھا۔ چنانچہ اللہ نے ارشاد فرمایا ہے ”ہم نے تجھے سب کچھ پڑھا دیا۔ جو کچھ بھی تو نہیں جانتا تھا“ آپ نہایت حليم، عادل، شجاع، نہر بان اور غیور تھے، سخن ایسے تھے کہ کبھی آپ کے پاس درہم و دینار جمع نہیں ہوا۔ ہمیشہ زمین پر بیٹھتے، زمین پر کھانا لکھاتے اور زمین پر ہی سوتے تھے، اپنے کپڑوں اور نعلینیں میں اپنے ہاتھ سے پیوند لگاتے تھے، گھر کے دروازے بنفس نفس کھولتے اور بند فرماتے تھے ڈنبیوں اور بکریوں کو اپنے ہاتھ سے دوہتے تھے اور اونٹوں کے پاؤں اپنے ہاتھ سے باندھتے تھے۔ ۱۷

رات کو سر کے نیچے ہاتھ رکھ کر آرام فرماتے تھے، مجلس میں تکیہ لگا کر کبھی نہیں بیٹھتے تھے۔ فقراء و مساکین کے ساتھ بے تکلف بیٹھ جاتے تھے۔ ان کے ساتھ کھانا بھی تناول فرمائیتے تھے۔ مریضوں کی اکثر عبادت فرماتے اور جاناز کے مشائیع فرماتے، گفتگو میں صدائے مبارک کبھی درشت و تند نہیں ہوتی تھی۔ جو کوئی حاضر خدمت ہوتا۔ سلام میں ابتدافرماتے۔ حق بات کہنے میں اسی کی خوشی یا غصہ کا ذرا بھی خیال نہ ہوتا تھا۔ ان کے دست و زبان مبارک سے بھی کسی کو ضرر نہ پہنچا۔ ہر ایک پر رحم و شفقت فرمایا کرتے تھے۔ کسی سے کچھ طبع نہ رکھتے تھے، سر مبارک کو ہمیشہ جھکاتے رکھتے تھے تیر اندازی اور اسپ رانی سے شغف تھا۔ مگر ہود اہب کے لئے نہیں، بلکہ وزش، ریاضت اور جہاد کے لئے۔

۱۷ مناقب شہر آشوب و حیواۃ القلوب۔

ساخت تناول فرماتے تھے، انگور بھی بہت پسند تھا۔ خرما اور دودھ سے بھی شوق فرماتے۔ ثرید کو بہت دوست رکھتے تھے، شور بے میں کدو کا شور با مرغوب خاطر تھا۔ پنیر اور روغن سے بھی رغبت تھی۔ خود شکار نہیں فرماتے تھے۔ مگر شکار کا گوشت تناول فرماتے تھے۔ آب سرد سے شوق تھا۔ دودھ سے رغبت تھی۔ دودھ کبھی خالص اور کبھی پانی ملا کر نوش فرماتے تھے۔ کشش۔ کھجور اور انگور پانی میں بھگو دیا جاتا۔ کچھ دیر بعد وہ پانی نوش فرماتے، روٹی کے ساتھ کھانے والی چیزوں میں سر کہ اور سبزی میں کاسنی اور بادر وجہ زیادہ پسند تھا۔ گھر میں نکڑی کا پیالہ یا کاسہ، ٹوٹا ہوا اور تاروں سے بندھا ہوا تھا۔ اس میں خوراک تناول فرماتے تھے۔ ۱۸

حضور موٹے جھوٹے روٹی کے بنے ہوتے کپڑے پہنا کرتے لباس تھے۔ بر دیمانی بھی پہنچتے تھے اور باوں کا جبہ بھی، اپنے کپڑوں میں خود پیوند پارہ کر لیتے۔ جوتے میں بھی آپ، ہی پیوند لگایتے تھے، لباس کے متعلق نہ کوئی التزام تھا اور نہ پوشش و جسمانی آرائش کا انتظام تھا۔ سرکار رسالت کا لباس صرف تین پارچوں پر تمام تھا۔ چادر، قمیص، ہندہ، ہنستے ہیں کہ پاجامہ کبھی نہیں پہنا، امام احمد بن قیم نے اسی پر قیاس کیا ہے کہ جب خریدا ہو گا تو پہنا بھی ہو گا۔ موزوں (جراب) کی عادت نہیں تھی۔ مگر بادشاہ جدش نے جو سیاہ موزے بھیجے تھے وہ آپ نے پہنچے تھے۔

علامہ کاشمہ کبھی دوش مبارک پر کبھی دونوں شانوں کے بیچ میں پڑا رہتا تھا، کبھی تخت الحنف کی طرح (گردان سے) پیٹ لیا کرتے تھے، علامہ کے نیچے کی ٹوپی سر سے پیٹ ہوتی تھی۔ اونچی ٹوپی کبھی استعمال نہیں کی۔ لباس میں سب سے زیادہ بین کی دھاریدار (مخطط) چادریں پسند تھیں۔ جن کو ہم وہ کہتے تھے یہ

۱۸ حیواۃ القلوب ملکی ن۱۲ و مص۱۲ مناقب ابن شہر آشوب۔

ارشاد ہوتا۔ ”لے پاک! ہم نے اس لئے قرآن نازل نہیں فرمایا کہ تم اس قدر تکلیف برواشت کرو“ علم الہی نے اسی لئے صفتِ انبیاء تے سلف میں انہیں ”احمد“ کے نام سے یاد کیا، کہ خدا کی سب سے زیادہ حمد کرنے والے تھے۔ جس کثرت سے آپ نمازیں پڑھتے تھے، اسی کثرت سے روزے بھی رکھتے تھے اسلامی جہادوں میں جب تلواروں کی بچلیاں کونڈتی تھیں۔ تیروں کے میدانہ برستے تھے۔ خدا کا عاشق کامل نہایت خشوع و خضوع سے نمازیں پڑھتا۔ اور مسلمانوں کو خدا وحدۃ لا شریک کو یاد دلاتا تھا۔ احمد میں برابر فرمائے تھے۔ اللہ مولانا ولہ مولا کم الا للہ اعلیٰ واجل ”خدا ہمارا آقا ہے اور ہمارا تو کوئی آقا نہیں۔ مگر اللہ جو بڑا اور بلند ہے۔“ جنگِ خندق میں فرمائے تھے۔ اللهم لا خیر الا خیر الاخیر فبارک فی الانصار و المهاجر۔ خدا یا بھلائی فر آخترت کی بھلائی ہے۔ مہاجرین و انصار کو بربکت عطا فرماء۔“

جب علی مرتفعے جنگِ خندق میں عمرو بن عبد ود کے مقابلے میں نکلے تو اس طرح دعا فرمائے تھے۔ رب لا تزرني فرداً وانت خير الوارثين ”پالنے والے تو مجھے تنہا نہ چھوڑ۔ تو سب سے بہتر و ارش ہے۔“

**خوفِ خدا** | جب آپ نماز کے لئے استادہ ہوتے تھے۔ چہرہ مبارک کا رنگ زرد ہو جاتا تھا۔ لہ عبادتِ الہی میں گریہ وزاری آپ کی خاص عادت تھی۔ عبداللہ ابن شجیر بیان کرتے ہیں کہ ایک بار میں جتاب رسالتِ مبارک کی خدمت میں حاضر ہوا تو دیکھا۔ آپ نماز میں مشغول ہیں۔ انکھوں سے برابر آنسو جاری ہیں روتے روتے بچلیاں بندھ گئی ہیں۔ معلوم ہوتا تھا کہ چل رہی ہے یا ہانڈی ابل رہی ہے۔ جب بھی خشیتہ اللہ کی حالت طاری ہوئی۔ افراطِ اشکباری کی بھی حالت ہوئی۔ ۳۶

**تفصیم اوقات** | صبح کی نماز کے بعد سجادہ پر دو زانوں پیٹھتے، وہیں دربارِ رسالتِ راگ جاتا۔ معرفت و حقیقت کے چشمے اُبلىتے پند و نصائح سے لوگوں کو مستفید فرماتے۔ علم و حکمت سے بہرہ اندوز فرماتے اور تصفیہ نزاعات و مقدمات فرماتے۔ دثالف و غناائم کا بھی اکثر یہی وقت ہوتا تھا۔ خوب دن چڑھتے بیت الشرف میں تشریف لے جاتے اور وہاں امورِ خانگی میں مصروف ہو جاتے۔ ان مشاغل میں ظہر کا وقت آ جاتا۔ نماز ظہر و عصر کے بعد پند و نصائح فرمائکر گھر میں تشریف لاتے اور تمام امہات المؤمنین کے پاس تھوڑا تھوڑا عرصہ پیٹھتے، مغرب کے وقت پھر مسجد میں تشریف لاتے۔ عشا کے بعد تک مخفی رشد و ہدایت گرم رہتی۔ اور قرآن علیم اور رادعیہ ما ثورہ کی تلاوت فرماتے ہوئے خواب استراحت میں چلے جاتے۔ آدمی رات کے بعد بیدار ہو جاتے۔ مسوک سرہانے رکھی رہتی تھی۔ بیدار ہوتے ہی مسوک فرماتے۔ مسوک کے بعد وضو فرماتے، پھر نماز کے لئے مصلی عبادت پر کھڑے ہو جاتے آپ کی سجدہ گاہ آپ کے سرہانے ہوتی تھی۔ سونے اور آرام کرنے کا معمول یہ تھا کہ دائیں کروٹ دایاں ہاتھ رخسار کے نیچے رکھ کر سوتے۔ فرش خوب کا کوئی خاص التزام نہ تھا۔ معمولی سے معمولی بستر پر آرام کر لیا جاتا۔ کبھی شتر و گوسفند کی کھال پر اور کبھی یونہی زمین پر لیٹ رہتے تھے۔ لہ حضور نے اپنے اوقات کو تین حصوں میں تقسیم کیا تھا۔ ایک حصہ عبادت و ذکرِ الہی دوسرا حصہ معاشرت و خانہ داری تیسرا حصہ امورِ عامہ۔ ۳۷ پند و موعظت، تمدن و نظامِ سلطنت کے لئے وقت تھا۔

**عبادتِ الہی** | عبادت کے شغف پر قرآن مجید گواہ ہے۔ کبھی حکم ہوتا۔ ”اے کمبی اور ہنے والے رات کو تھوڑا حصہ اٹھا کرو“ کبھی

بُوت کے بعد وہی قریش کے مظالم و مفاسد کی سپر تھے انہوں نے انتقال فرمایا۔ موئس و غلگسار بی بی خدیجہ نے داروغہ مفارقت دیا۔ صفر سنی میں کئی بچوں نے قضاۓ۔ آپ نے انتہائی صبر و رضنا کا مظاہرہ فرمایا۔ آنحضرتؐ کے پاس جب کوئی خوشی کی خبر آتی تھی تو خدا تعالیٰ کا شکردار کرنے کے لئے آپ فوراً سجدہ میں گرد پڑتے تھے۔ آپ نبیر اور مکہ کے فاتح اعظم کی حیثیت سے اپنے مفتوجہ شہروں میں داخل ہوتے ہیں تو اس شان سے کسر نیاز بارگاہ رب العزت میں بُتما ہے اور رب مبارک پر خدا کی حمد و شناہ ہے۔

حسن معاملہ | بُوت سے پہلے جن لوگوں سے آپ کے کار و باری تعلقات تھے۔ انہوں نے ہدیثہ آپ کی دیانت اور ہسن معاملہ کا اعتراف کیا۔ اس لئے قریش نے متفقہ طور پر آپ کو ایمین کا خطاب دیا تھا۔ بُوت کے بعد بھی گو قریش کو آپ سے سخت عناد تھا۔ تاہم وہ اپنی امامتیں حضورؐ کے پاس ہی رکھتے تھے۔

عرب کا ایک مشہور سوداگر سائب تھا۔ وہ مسلمان ہو کر بارگاہ بُوت میں حاضر ہوا۔ لوگوں نے اس کی صفت و ثنا کی اور آنحضرتؐ سے تعارف کرایا جنپور نے فرمایا۔ میں ان کو تم سے زیادہ جانتا ہوں۔ سائب نے کہا کہ میرے ماں باپ فدا ہوں۔ آپ تجارت میں میرے شریک تھے۔ سماجی تھے۔ یہیں ہدیثہ آپ نہایت صفائی سے معاملہ فرماتے تھے۔

عدل و انصاف | ایک دفعہ ایک عورت نے جو خاندان مخزوم سے تھی۔ پوری کی، قریش کی عزت کے پیش نظر لوگ چاہتے تھے۔ کہ اسے مسزاہ ہوا اور معاملہ دب جاتے۔ حضرت اسامہ بن زید سے حضورؐ کو بہت محبت تھی۔ لوگوں نے ان سے کہا، کہ آپ سفارش کیجئے۔ انہوں نے آنحضرتؐ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے معافی کی درخواست کی آپ نے غصب کا لوڈ ہو کر فرمایا، کہ بنی اسرائیل ایسی کی بدولت تباہ ہوتے کہ وہ غرباد پر حد جاری

محبت الہی | سے اس قدر محبت تھی کہ اللہ نے انہیں محبت کا نونہ قرار دیا۔ اور محبت الہی میں ان کی پیروی کا حکم دیا۔ قل ان کنتم تسبیحون اللہ فاتیعو۔ ”اے رسول ان سے کہہ دو کہ اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو۔ تو میری پیروی کرو۔“ لکھ کے زمانہ قیام میں ایک دفعہ کفار نے یہ مشورہ کیا کہ توکل علی اللہ | جب حصہ حرم محترم میں قدم رکھیں۔ انہیں قتل کر دو۔ سیدہ طاہرہ فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا نے ان کے اس ارادہ کو سن لیا۔ بے چین ہو گئیں۔ روئی ہوئی حاضر خدمت ہوئیں صورت حال کو بیان کیا۔ آپ نے تسلیم دی۔ اسی وقت وضوف رکبیت اللہ میں تشریف لے گئے۔ کفار نے دیکھا اور خدا کی قدرت اور رسول اللہ کی سطوت سے آنھیں جکال لیں۔ یہ ہے توکل علی اللہ کار و حافی اثر۔

ایک دوسرے موقع پر مہاجر و انصار آپ کے خیمہ اقدس پر پہنچ دے رہے تھے۔ تو آپ نے خیمہ اقدس سے نکل کر ارشاد فرمایا۔ لوگو! واپس جاؤ۔ میری حفاظت کا ذمہ خود خدا نے لیا ہے، لم میں جب کفار قریش مسلمانوں پر ظلم و ستم ڈھارہ رہے تھے۔ جان سے مایوس ایک صحابی خدمت میں حاضر ہوا۔ اور کفار کے تشدد کا ذکر کیا۔ آپ نے فرمایا۔ گھبراو نہیں۔ خدا کی قسم بہت جلد و وقت آتا ہے۔ جب یہ دین مرتبہ کمال کو ہٹکج جاتے گا۔ اور خدا کے سوا کسی اور کا ڈرباتی نہیں رہے گا۔

ایک دفعہ کسی غزوہ میں آپ درخت کے نیچے آرام فمار ہے تھے، ایک کافر آپ ہنچا اس نے تلوار ٹھینگ کر کھا۔ اب آپ کو مجھ سے کون بچا سکتا ہے۔ فرمایا۔ خدا وہ ایسا مرعوب ہوا۔ کہ تلوار میان میں کر کے پاس آبلیٹھا۔

صبر و شکر | پچھن میں ماں کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ اس کے بعد شفیق دادا کی شفقت سے محروم ہوتے۔ چچا ابو طالب کفیل ہوئے۔ اعلان

اُن تک یہیں کھڑا تھا انتظار کرتا ہوں۔ آپ کھڑے تھے۔ اتنے میں دھوپ تیز ہو گئی۔ صحابہ نے عرض کیا۔ آپ سایہ میں تشریف لے آئیں تو بہتر ہے ارشاد فرمایا کہ میں نے اسی جگہ کے لئے وعدہ کیا ہے اگر وہ نہ آیا تو میں یہیں کھڑا رہوں گا۔ یہاں تک کہ میں مر جاؤں اور یہیں سے غشور ہوں۔

**ایشارا** آپ کی سیرت میں جو صفت سب سے زیادہ نمایاں نظر آتی ہے۔ اور جس کا اثر ہر موقع پر ظاہر ہوتا رہا۔ وہ صفت ایثار ہے۔

ایک دفعہ قبیلہ بنی غفار کا ایک شخص آ کر جہاں ہوا۔ رات کو کھانے کے لئے صرف بکری کا دودھ تھا۔ وہ آپ نے اس کی نذر کر دیا۔ اہل و عیال نے تمام رات فاقہ سے بسر کی، حالانکہ اس سے پہلی شب بھی گھر میں فاقہ ہی تھا۔ ایک دفعہ ایک عورت نے ایک چادر لا کر پیش کی۔ آپ کو ضرورت تھی۔ آپ نے لے لی، ایک صاحب حاضر خدمت تھے، انہوں نے کہا کیا اچھی چادر ہے آپ نے ان کو تار کر دے دی۔ جب حضور تشریف لے گئے تو لوگوں نے اس شخص کو طاعت کی کتم جانتے ہو، کہ حضور کو چادر کی ضرورت ہے۔ اور یہ بھی جانتے ہو کہ سرکار رسالت کسی کا سوال رونہیں کرتے۔ انہوں نے کہا کہ میں نے تو برکت کے لئے ایسا کیا ہے کہ مجھ کو اس چادر کا کفن دیا جاتے۔ کبھی ایسا ہوتا کہ جہاں آجاتے اور گھر میں جو کچھ ہوتا۔ وہ انہیں پیش کر دیا جاتا اور تمام اہل و عیال فاقہ کرتے۔ آپ راتوں کو اٹھ کر اپنے مہانوں کی خبر گیری فرماتے تھے۔

**گدگری اور سوال سے نفرت** لوگوں کا شدید ضرورت کے بغیر مانگنا حضور کو سخت ناگوار تھا۔ اس لئے اکثر ارشاد فرماتے تھے۔ کہ اگر کوئی شخص لکھتی کاٹتھ پیٹھ پر لاد کر لاتے اور یہ کراپنی آبرو بچاتے تو اس سے بہتر ہے کہ لوگوں سے سوال کرے۔

کرتے تھے۔ اور امراء سے درگذر کرتے تھے۔ طارق مجازی کا بیان ہے۔ کہ جب ہم سرکار رسالت کی خدمت میں مدینہ میں حاضر ہوتے تو حضور خطبہ دے رہے تھے۔ ہم لوگوں کو دیکھ کر ایک ارشاد فرماتے ہیں۔ اُن کے مورث نے ہمارے خاندان کے ایک شخص کو قتل کر دیا تھا۔ اس کے بد لئے ایک آدمی قتل کر دیجئے۔ آپ نے فرمایا۔ باپ کا بد لئے بیٹے سے نہیں لیا جا سکتا۔

**جہود و سخا** عطا و جود کی یہ حالت تھی۔ کہ جو شخص حاضر خدمت ہوتا اور کبھی سوال کرتا۔ آپ کچھ نہ کچھ اس کو ضرور عطا فرمادیجئے ورنہ وعدہ فراتے۔ آپ کے اس انداز کو دیکھ کر لوگوں کو اس قدر دلیری ہو گئی تھی کہ ایک دفعہ علیم اقامت نماز کے وقت ایک بد و آیا اور آپ کا دامن پیرا کر کھا میں کیا ایک معمولی حاجت باقی رہ گئی ہے۔ خوف ہے کہ میں اس کو بھول نہ جاؤں۔ اس کو پورا کر دیجئے۔ چنانچہ آپ اس کے ساتھ تشریف لے گئے۔ اور اس کی حاجت برداری کر کے آتے تو نماز پڑھی۔

حضرت ابوذر سے مروی ہے کہ حضور نے فرمایا۔ اگر احمد کا پھر اڑ میرے لئے سونا ہو جاتے تو میں کبھی پسند نہ کروں گا۔ کہ تین راتیں گزر جائیں، اور یہ پاس ایک دینار رہ جاتے لیکن وہ دینار جسے میں ادا تے قرض کے لئے رکھ چھوڑوں۔

**ایفاتے عہد** ابو الحمیس بیان کرتے ہیں کہ قبل بعثت میں نے سرکار رسالت سے کوئی معاملہ کیا تھا، کہ آپ نے ایک مقام پر آنے کا وعدہ فرمایا تھا۔ میں بھول گیا اور وعدہ کے مقام پر نہ اس دن گیا اور نہ اس کے دوسرے دن۔ تیسرا دن مجھے یاد آیا۔ میں کیا تو آنحضرت تین دن سے وہیں موجود تھے۔ صادق آمل محمدؑ سے منقول ہے کہ ایک دفعہ سرکار رسالتؓ نے ایک پتھر پر کھڑے ہو کر وعدہ فرمایا تھا کہ میں تمہارے

ہدیہ کے متعلق فرماتے تھے۔ تھا داد و اخابوًا۔ ”باہم ایک دوسرے کو پہلی بھجو تو کہ باہم محبت پیدا ہو۔“ ہدیہ از دیاد محبت کا ذریعہ ہے۔ اس لئے ہدیہ بھجتے بھی تھے اور قبول بھی فرماتے تھے، جی بی عالیہ سے روایت ہے۔ کان یقبل الہدیۃ و یشیب علیہا۔ یعنی آنحضرت ہدیہ قبول بھی فرماتے تھے اور اس کا معاونہ بھی دیتے تھے۔“

قرب و جوار کے امرا و رؤسا، ملوک و سلاطین آپ کی خدمت میں تھائے بھیجتے تھے۔ شام سے ایک رلیں نے ایک چھر بھیجا، عزیز صرف نے بھی ایک چھر بھیجا۔ قیصر روم نے ایک پوتین بھیجی۔ حضور نے اسے جعفر طیار کے ذریعہ بادشاہ جدش بنجاشی کو بھیج دیا۔

رہبانیت سے پرہیز | بعض اشخاص میلان طبی یا عیسائی را ہبھوں کے اثر سے رہبانیت پر آمادہ تھے، آنحضرت نے ان کو باز رکھا، کسی غزوہ میں ایک صحابی کا کسی غار پر سے گزر ہوا۔ جس میں پانی تھا۔ اور آس پاس کچھ پودے تھے۔ خدمت سرکار رسالت میں حاضر ہو کر عرض کیا۔ یا رسول اللہ مجھے ایک غار مل گیا ہے۔ جس میں ضرورت کی سب چیزیں ہیں۔ میرا دل چاہتا ہے کہ وہاں گوشہ نشیں ہو کر ترک دنیا کروں۔ فرمایا۔ میں یہودیت اور رضاہنیت لے کر دنیا میں نہیں آیا۔ میں آسان اور سہل ابراہیمی مذہب لے رہا ہوں۔

حضرت ابوذر عفاری سے ارشاد فرمایا، اے ابا ذر در کعت نماز میانہ جس کو تم نہ بہت طول دیا ہو، اور نہ بہت مختصر کیا ہو۔ وہ بہتر ہے اس رات بھر کی عبادت سے جو فراموشی دل کے ساتھ پڑھی گئی ہو۔

زیادہ مرح کی ناپسندیدگی | زیادہ مرح و تعریف کو بھی ناپسند فرماتے تھے۔ ایک دفعہ حضور کی مجلس اقدس میں ایک شخص کا ذکر ہوا۔ حافظین میں سے ایک شخص نے اس کی بہت مرح و تعریف کی۔ حضور

جنت الوداع میں آنحضرت صدقات کا مال تقسیم فرماتے تھے دو شخص سوالیں کر سامنے آتے۔ آپ نے نظر اٹھا کر جب ان کی طرف دیکھا تو وہ تندرست و تنوند تھے اور ان کے اعضاء تھے، پاؤں وغیرہ درست تھے۔ آپ نے فرمایا۔ اگر تم چاہو۔ تو اس میں سے دو سکتا ہوں۔ لیکن ایسے لوگوں کو جو تندرست ہوں۔ کام کرنے کے لائق ہوں یا غنی ہوں، اس میں کوئی حصہ نہیں۔

قبصیہ ایک صحابی تھے، قرض سے تنگ آ کر خدمت سرکار رسالت میں حاضر ہوتے۔ اپنی حالت عرض کی حضور نے مدد فرمائے کا وعدہ کیا۔ پھر ارشاد فرمایا۔ لے قبصیہ سوال کرنا اور لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلانا صرف تین شخصوں کے لئے جائز ہے۔ ایک وہ جو قرض سے بہت زیر بار ہو۔ وہ مانگ سکتا ہے۔ لیکن جب اس کی ضرورت پوری ہو جاتے، تو اسے سوال کرنے سے رُک جانا چاہیے۔ دوسرے وہ شخص جس پر کوئی ناگہانی مصیبہ آگئی ہو۔ جس نے اس کے تمام سرمایہ کو بریا د کر دیا ہو۔ اس کے لئے بھی درستی حالات تک مانگنا جائز ہے۔ تیسرا وہ شخص جو مبتلا تے فاقہ ہو۔ اس کے علاوہ جو شخص کچھ مانگ کر حاصل کرتا ہے وہ حدام کھاتا ہے۔

صدقة، تحف و هدايا | صدقہ آنحضرت اور حضور کی آل پر مطلقاً حرام ہے۔ یہی فرق آل و اصحاب میں ہے، آپ کے سامنے جب کوئی شخص کوئی چیز لے کر آتا تھا۔ تو دریافت فرماتے، ہدیہ ہے یا صدقہ۔ اگر ہدیہ کہتا تو قبول فرماتے۔ اگر یہ کہتا کہ صدقہ ہے۔ تو ہانگروک لیتے۔ اور اصحاب کو عنایت فرمادیتے۔ ایک دفعہ امام حسن علیہ السلام نے صدقہ کی مجبوروں میں سے ایک کھجور مٹنے میں ڈال لی، آپ نے فرمایا بیٹھا اسے تھوک دو۔ صدقہ آل محمد پر حرام ہے۔

اور اکثر فراتے تھے۔ وہ شخص مسلمان نہیں جو صحیح کو آٹھے۔ اور مسلمانوں کے امور میں اہتمام نہ کرے۔ وہ بھی مسلمان نہیں جو مسلمانوں کی فریاد رسمی نہ کرے۔ لوگوں نے پوچھا۔ سب سے زیادہ محبوب خدا کون ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا۔ وہ شخص سب سے زیادہ خدا کو محبوب ہے۔ جو مسلمانوں کو سب سے زیادہ نفع پہنچاتے۔ (عین الجیوۃ)

### دوسرول کا کام کرنا

خباب بن ارشاد ایک صحابی تھے۔ سرکار رسالت کو کام کرنے والے افراد میں ان کو کسی غزوہ پر بھیجا۔ خباب کے گھر میں کوئی مرد نہیں تھا۔ اور عورتوں کو دودھ دوہننا نہیں آتا تھا۔ اس بناء پر ہر روز ان کے گھر جاتے اور دودھ دوہ دیا کرتے تھے۔

حدبیہ سے جو ہمان آتے تھے۔ صحابہ نے چاہا کہ وہ ان کی خدمت کریں۔ لیکن آپ نے انہیں روک دیا اور فرمایا کہ انہوں نے پردیسی ہمابروں کی خدمت کی ہے اس لئے میں خود ان کی خدمت کا فرض انعام دول گا۔ کفارِ تھقیف ہمیں نے طائف میں حضور کے پاتے مبارک کو زخمی کیا تھا۔ شفہ میں وفادے کر آتے آپ نے ان کو مسجد میں اترانا اور بپس نفیس ان کی ہمایہ کے فرائض ادا کئے۔ عبداللہ ابن ادی نے ایک صحابی ہیں۔ وہ کہتے ہیں۔ کہ سرکار رسالت کو بیوہ اور مسلکین کے ساتھ چل کر ان کا کام کر دیئے میں عارضہ تھا۔

### عزم و استقلال

حضرت عزم و استقلال کی انتہا پر فائز تھے ابتدائی زندگی سے انتہا تک آپ کی تمام تبلیغی جدوجہد آپ کے عزم و استقلال کا ایک تفصیلی دفتر ہے۔ تمام عرب کا عرب مخالفت پر امداد آیا۔ لیکن وقارِ نبوت اور عزم رسالت نے ان کی ذرہ برابر پرواہ نہیں کی۔ اور انہیں ٹھوکریں کھا کر آخر اس تاجدار عزم و استقلال کی بارگاہ میں سر عقیدت خم کرنا پڑتا۔ تکہ کی تیرہ سالہ زندگی میں لگاتار ناکامیوں سے دوچار ہونا پڑتا۔ مگر یاس وہ راس کو اپنے قریب نہ آنے دیا۔ اکثر مصائب میں فرماتے

نے فرمایا کہ تم نے اپنے دوست کی گردان کاٹی ہے۔ ان الفاظ کو حضور نے کثی بار دہرا�ا۔ پھر ارشاد فرمایا کہ اگر تمہیں کسی شخص کی خواہ مخواہ مدح کرنی ہو تو یوں کہو، میرا ایسا خیال ہے۔ ایک دفعہ آپ سجدہ میں تشریف فرماتے۔ ایک شخص نماز پڑھ رہا تھا۔ ہمجن تلقنی سے پوچھا۔ یہ کون ہیں۔ ہمجن نے ان کا نام بتایا اور نہایت تعریف کی۔ ارشاد فرمایا۔ دیکھو کہیں یہ نہ سُنے۔ ورنہ تباہ ہو جاتے گا۔ یعنی اس کے دل میں غرور پیدا ہو گا۔ جو باعث ہلاکت ہے۔

**مساوات** | عدل، رسالت کا مقتضیاً تھا۔ کہ حضور کے نزدیک غلام و آقا کبیر و صغیر، مجلس و مالدار، امیر و غریب سب مساوی ہوں۔ اس لئے دربار رسالت میں بلال و صہیب شرفائے ہمابرین و انصار کے پہلو ہے پہلو بیٹھتے تھے۔ اور بے تکلف روہے روکنگو کرتے تھے۔ صحابہ جب سبل کر کوئی کام کرتے تو ہمیشہ سرکار رسالت ان کے شریک ہوتے تھے اور معمولی مزدور و کی طرح کام کرتے تھے۔ مدینہ آکر سب سے پہلا کام مسجد نبوی کی تعمیر تھی۔ حضور بنفس نفیس ایشیں اٹھاٹھا کر لاتے تھے۔ غزوہ احزاب میں جب سب صحابہ خندق کھو درہ ہے تھے تو سرکار رسالت بھی ایک عام مزدور کی طرح کام کر رہے تھے یہاں تک کہ شکم مبارک پر خاک اور مٹی کی نظم گئی تھی۔

ایک سفر میں کھانا تیار نہ تھا۔ تمام صحابہ نے مل کر کھانا پکانے کا سامان کیا۔ لوگوں نے ایک ایک کام بانٹ لیا۔ سرکار رسالت نے جنگل سے لکڑیاں لانے کا کام اپنے ذمہ لیا۔ صحابہ نے عرض کیا۔ یا رسول اللہ یہ کام ہم خدام کریں گے۔ فرمایا۔ ہاں تھی ہے۔ لیکن مجھے یہ پسند نہیں۔ خدا اس بندے کو پسند نہیں کرتا۔ جو کام کرنے میں اپنے ہمراہیوں میں ممتاز ہے۔

**خبر خواہ خلق کا احترام** | سرکار رسالت کی مجلس میں جو اشخاص شامل ہوتے تھے۔ ان میں ایسے لوگوں کو آپ سب سے زیادہ جلیل القدر سمجھتے تھے۔ جو عام طور سے مسلمانوں کے خبر خواہ ہوتے تھے۔

کے پاس پہنچ گیا۔ مسلمانوں نے چاہا، اسے بیج میں روک لیں۔ لیکن حضور نے منع فرمایا۔ اور کہا آنے دو۔ ایک مسلمان سے نیزہ لے کر آپ اس کی طرف بڑھے اور آہستہ سے اس کی گرد میں افی چھسوئی، وہ ہاتے ہاتے کرتا ہوا جاگا۔ لوگوں نے کہا یہ تو کوئی بڑا خم نہیں۔ تم اس قدر خوف زدہ کیوں ہو۔ اس نے کہا۔ ہاں یہ سچ ہے۔ لیکن یہ محمد کے ہاتھ کا خم ہے۔

**راسنست گفتاری** صداقت کی یہ انتہا تھی کہ دشمنوں سے بھی صادق و امین کہلوایا۔ کفار نے حضور کو مجنون، مسحور، شاعر کہا۔ مگر کاذب کبھی نہیں۔ ابو جہل کہا کرتا تھا۔ محمد! میں تم کو جھوٹا نہیں کہتا۔ البتہ جو کہتے ہو میں اس کو صحیح نہیں سمجھتا۔ قیصر روم نے اپنے دربار میں ابوسفیان سے پوچھا۔ تمہارے ہاں جو مدعی نبوت پیدا ہوا ہے، اس دعوئے سے پہلے تم نے اس کو جھوٹا بھی پایا؟ ابوسفیان نے کہا نہیں ایسا ہرگز نہیں۔ آخر میں قیصر نے جو تقریر کی اس میں کہا مجھے لیقین ہے، اگر وہ خدا پر جھوٹ باندھتا۔ تو آدمیوں پر افتراء باندھنے سے کب بازا آتا۔

**ایفا تے عہد** ابو رافع ایک غلام تھے۔ حالت کفر میں قریش کی طرف سے اختیار اسلام کی صداقت ان کے دل میں آتی گئی۔ عرض کی یا رسول اللہ اب میں کبھی کافروں کے پاس نہیں جاؤں گا۔ فرمایا۔ نہ میں عہد شکنی کر سکتا ہوں اور نہ قاصدوں کو عہد شکنی کی اجازت دے سکتا ہوں۔ اب تم والپس جاؤ۔ اور اگر وہاں پہنچ کر بھی تھا رے دل کی بھی کیفیت رہی تو آجانا۔ وہ اس وقت واپس گئے اور پھر اسلام لاتے۔

غزوہ بدربالیں کافروں کے مقابلہ میں مسلمانوں کی تعداد ایک تہائی تھی۔ ایسے موقع پر حضور کی خواہش تھی کہ جس قدر تعداد زیادہ ہو بہتر ہے ایسے وقت میں سراپا وفا ابو حذیفہ بن یمان اور ابو جلیل مکہ سے آرہے تھے۔ رستے میں کفار نے

تھے۔ خدا کی قسم دین اسلام اپنے مرتبہ کمال پر پہنچ کر رہے گا۔ یہاں تک کہ صنعتے حضور موت تک سوار اس طرح بے خطر چلا جاتے گا۔ کہ اس کو خدا کے سوا کسی کا ڈرنا نہ ہو گا۔

غزوہ احمد میں آپ نے صحابہ سے مشورہ کیا۔ توبہ نے حملہ کی راتے دی۔ لیکن جب آپ خود زرہ پہن کر آمادہ پیکار ہوتے تو صحابہ نے رُک جانے کا مشورہ دیا۔ آپ نے فرمایا۔ پیغمبر زرہ پہن کرنے میں انداز کتنا۔ یہ اس کی شان استقلال کے خلاف ہے۔ غزوہ حنین میں جب بھی ہوازن کے تیر اندازوں نے لگاتار تبروں کی بوچھاڑ کی۔ تو اکثر صحابہ کے قدم اکٹھ گئے۔ لیکن آپ نہیں۔ سکون والطینان سے چند جانبازوں کے ساتھ میدان میں بجھے رہے اور یہ رجز پڑھ رہے تھے۔ ”میں پیغمبر صادق ہوں، میں فرزندِ عبد المطلب ہوں۔“

**شجاعت** غزوہ حنین میں حضرت برادر شریک تھے۔ کسی نے ان سے پوچھا کہ تم حنین سے بھاگ گئے تھے۔ جواب دیا، ہاں سچ ہے۔ لیکن میں گواہی دیتا ہوں کہ سرکارِ رسالت اپنی جگ سے نہیں ہٹے۔ خدا کی قسم جب لڑائی پورے زور پر ہوتی تھی۔ تو ہم لوگ آپ کے پہلو میں اُکرپناہ لیتے تھے۔ حضرت انس بن ثابت کہتے ہیں کہ سرکارِ رسالت مائب سب سے زیادہ شجاع تھے۔ ایک دفعہ مدینہ میں سور ہوا، کہ دشمن آگئے۔ لوگ مقابلہ کے لئے تیار ہو گئے لیکن سب سے پہلے سرکارِ رسالت آگے بڑھ کر نسلکے۔ آپ نے کسی کا انتظار نہیں کیا۔ جلدی میں گھوڑے کی برہنہ پشت پر سوار ہو کر تمام خطروں کی مقامات میں گشت لگائی۔ واپس اُکر لوگوں کو تسلیم دی کہ کوئی خطرہ کی بات نہیں۔

اوی بن خلف سرکارِ رسالت کا سخت دشمن تھا۔ بدربالیں فدیہ دے کر رہا ہوا۔ اور ساتھ ساتھ پہاڑیا کیا کہ میرے پاس ایک گھوڑا ہے۔ اس پر پڑھ کر میں محمد کو قتل کروں گا۔ احمد میں اس گھوڑے کو اڑاتا۔ صفوں کو چیرتا ہوا آپ

حضرت عمر سے ارشاد فرمایا کہ یہ لوقر فہد ادا کر کے اسے میں سیر کھجور اور زیادہ دیدو۔

### شمنوں سے عفو و درگز را در حسن سلوک

تاریخ اس امر پر شاہد ہے کہ آپ نے کبھی شمنوں سے انتقام نہیں لیا۔ انتقام کا سب سے بڑا موقع فتح مکہ کا دن تھا۔ جب ایسے شمن سامنے آتے جو خون کے پیاس سے نظر، اور جن کے ماتھ سے آپ کو طرح طرح کی اذیتیں پہنچی تھیں، لیکن ان سب کو یہ کہہ کر چھوڑ دیا۔

”تمہیں آج کے دن کوئی پرسش نہیں، جاؤ تم آزاد ہو۔“

چچا کا قتل القلب قاتل وحشی، رحمۃ اللہ عالمین کے سامنے آکر اسلام قبول کرتا ہے۔ آنحضرت نے صرف اس قدر فرمایا، کہ میرے سامنے نہ آنا۔ تمہیں دیکھ کر مجھے اپنے چچا حمزہ کی مظلومیت یاد آتی ہے۔

### کفار و مشرکین سے سلوک

ہم بیان سرکار رسالت کی کمی زندگی کو پیش نہیں کریں گے۔ جب کفار مسلمانوں پر ظالم بپ کر رہے تھے۔ بلکہ یہ اس زمانہ کے واقعات ہیں۔ جبکہ آپ کو کفار پر غلبہ حاصل ہو چکا تھا۔ آپ کو عرب پر پورا اختیار حاصل تھا۔ ابو بصرہ غفاری کا بیان ہے کہ جب وہ کافر تھے۔ مدینہ میں آنحضرت کے پاس آکر مہماں ہوتے اور رات کو گھر کی تمام بکریوں کا دودھ پینے لگئے۔ لیکن آپ نے کچھ نہ فرمایا۔

حضرت اسماء بن قرقی ہبیں کو صلح حدیبیہ کے زمانہ میں ان کی ماں جو مشترک تھی، اعانت خواہ مدینہ میں آئی۔ آنحضرت سے دریافت کیا۔ فرمایا ان کے ساتھ نیکی کرو۔

### منافقین سے سلوک

کفار کا ایک گروہ جس کا رئیس عبد اللہ ابن ابی حطا۔ یہ لوگ در پردہ اسلام کے خلاف ہر قسم کی تدبیریں کرتے تھے۔ آپ ان کے حالات سے واقف تھے، چونکہ شریعت کے احکام دلوں کے اسرار سے نہیں بلکہ ظاہری اعمال سے متعلق ہیں۔ اس لئے حضور ان پر کفر کے

انہیں روک کر کہا کہ قم محمدؐ کے پاس جا رہے ہو۔ اس شرط پر تمہیں رہا کیا جا سکتا ہے۔ کہ جنگ میں ان کا ساتھ نہ دو۔ انہوں نے عہد کیا۔ رہا ہو کر خدمتِ اقدس میں حاضر ہوتے۔ صورت حال بیان کی۔ فرمایا۔ تم دونوں واپس جاؤ۔ ہم ہر حال میں وعدہ کی وفا کے حاجی ہیں۔ ہم کو صرف خدا کی مدد و رکار ہے۔

### زہد و فنا عت

مصنفین یورپ کا خیال ہے کہ سرکار رسالت جب تک مکہ میں پہنچ کر شامانہ زندگی لبر کرنے لگے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ حضورؐ تا جدار عرب بنے پر بھی فاقہ کش ہے۔ صادق اہل محمدؐ سے منقول ہے کہ کسی شخص نے سوال کیا، کہ کہا جاتا ہے کہ سرکار رسالتؐ نے کبھی پیٹ بھر کر روٹی نہ کھائی۔ آپ نے فرمایا یہی نہیں بلکہ آپ نے گیہوں کی روٹی نہیں کھائی۔ جو کی روٹیاں بھی کبھی پیٹ بھر کر نہ کھائیں۔ حضرت عائشہ کہتی ہیں کہ کبھی آپ کا کپڑا تہہ کر کے نہ رکھا گیا۔ یعنی صرف ایک جوڑا ہوتا تھا۔ دوسرا نہیں ہوتا تھا۔

وقتِ وفات آپ کی زرہ ایک یہودی کے ہاں تین صاع بخوبی کو گرو تھی۔ جن کپڑوں میں آپ نے وفات پائی۔ ان پر تلے اور پر پیوند لگے ہوتے تھے۔ حالانکہ عرب سعد و شام سے عدن تک فتح ہو چکا تھا۔

### عفو و حلم

ہاں احکام الہیہ کی توہین پر آپ سزا دیتے تھے۔

زید بن شعبہ جس زمانہ میں یہودی تھا۔ حضرت اس سے قرض لیا کرتے تھے۔ ایک دفعہ وہ میعاد ادا سے پہلے تقاضہ کے لئے خدمتِ اقدس میں آیا۔ حضورؐ کی چادر پر بیکار ہیپنی۔ اور سخت سست کہا۔ حضرت عمر غصہ سے بیتاب ہو گئے اور لہا۔ اوڑشمن خدا تو رسول اللہ کی شان میں گستاخی کرتا ہے۔ حضرتؐ نے فرمایا۔ عمر مجھ کو تجوہ سے کچھ اور امید مختی۔ تجھے اُسے زمی سے سمجھانا چاہئے تھا۔ کہ نرمی سے تقاضا کرے اور مجھ سے کہنا چاہئے تھا۔ کہ میں اس کا قرضہ ادا کروں۔ یہ فرار

وہ دولت مندوں سے چالیس برس پہلے جنت میں داخل ہوں گے۔ عبد اللہ بن عمر کہتے ہیں کہ میں نے دیکھا کہ یہ سن کر ان کے چہرے مسترت سے چمک اٹھے اور مجھے مسترت ہوئی۔ کہ کاش میں بھی ان ہی میں ہوتا۔

مسلمانوں میں جزو کوڑہ و صولہ ہوتی تھی۔ اُس کی نسبت حکم عام تھا۔ کہ ہر قبیلہ سردار زکوڑہ امراتے شہر سے لے کر وہیں کے فقراء میں تقسیم کر دی جاتے۔ صحابہ اس کی شدت سے پابندی کرتے تھے۔ اور ایک جگہ کی زکوڑہ دوسری جگہ نہیں بھیجتے تھے۔

ایک دفعہ حضرت ابو بکر نے حضرت سلام و بلال کو جن کا شمار فقرتے مہاجرین میں تھا۔ کسی بات پر ڈانٹا تھا۔ سرکار رسلت نے حضرت ابو بکر سے کہا کہ تم نے ان لوگوں کو آزدہ تو نہیں کیا۔ یہ سن کر حضرت ابو بکر ان لوگوں کے پاس واپس آئے اور ان سے معافی مانگی۔

دشمنوں جان سے عفو و درگذر فتح مکہ کے دنوں میں اسی آدمیوں کا ایک ایک یہودی کا لڑکا بیمار ہوا۔ تو آپ اس کی عیادت کو تشریف لے گئے اور اس کو اسلام کی دعوت دی۔ اس نے باپ کی طرف دیکھا، گویا باپ کی رضامندی دریافت کی۔ اس نے کہا، آپ جو فرماتے ہیں اسے بجالا و بچنا پسح اس نے کلمہ پڑھا۔

ایک دفعہ ایک شخص نے آپ کے قتل کا ارادہ کیا۔ صحابہ اس کو گرفتار کر کے حضور کے سامنے لاتے۔ وہ آپ کو دیکھ کر ڈر گیا۔ آپ نے فرمایا۔ کہ اگر تم مجھے قتل کرنا چاہتے ہیں تو نہیں رسلتے تھے۔

دشمنوں کے حق میں دعا سے خیر ایک دفعہ خباب بن ارش صحابی نے عرض کیا۔ کہ دشمنوں کے حق میں بد دعا فرمائیے۔ یہ سن کر چہرہ کارنگ تحرخ ہو گیا۔ ایک دفعہ یہ دیکھا گیا۔ مل کر یہی بات کی۔ فرمایا۔ میں دُنیا کے لئے رحمت بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ جنگِ احمد میں دشمنوں نے آپ پر پھر پھینکے، تیر بر ساتھ، تلواریں چلا ہیں

احکام جاری نہیں فرماتے تھے، آپ فیاضانہ انداز میں ان سے ہمیشہ حسین اخلاق سے برداشت کرتے تھے۔ اور ہمیشہ عفو و حلم سے کام لیتے تھے، ایک دفعہ حضرت عمر نے کہا کہ کیا میں اس ماتفاق عبد اللہ بن ابی کی گردان اڑادوں، آپ نے فرمایا۔ لوگ پڑھا کریں گے کہ محمدؐ اپنے ساتھیوں کو قتل کرتے ہیں۔

جنگِ احمد کے موقع پر عبد اللہ بن ابی قیم سو آدمیوں کے ساتھ واپس جلا آیا۔ جس سے مسلمانوں کی قوت کو سخت صدمہ پہنچا۔ مگر حضورؐ نے درگذر فرمایا۔ جب وہ مرانا تو اس کے احسان کے معاوضہ میں کہ حضرت عباس کو اس نے اپنا کرتہ دیا تھا۔ مسلمانوں کی ناراضی کے باوجود آپ نے اپنے کرتہ کا کفن دے کر دفن کیا۔

یہود و نصاریٰ سے برداشت حضورؐ یہودیوں کے ساتھ لیں دین کرتے یہودیوں اور مسلمانوں میں اگر جھگڑا ہو جاتا۔ تو آپ مسلمانوں کی بلا وجہ جنبہ داری نہیں فرماتے تھے۔

ایک یہودی کا لڑکا بیمار ہوا۔ تو آپ اس کی عیادت کو تشریف لے گئے اور اس کو اسلام کی دعوت دی۔ اس نے باپ کی طرف دیکھا، گویا باپ کی رضامندی دریافت کی۔ اس نے کہا، آپ جو فرماتے ہیں اسے بجالا و بچنا پسح اس نے کلمہ پڑھا۔

غربیوں کے ساتھ محبت و شفقت سرکار رسلت مہفاسوں اور ناداروں سے اس طرح پیش آتے تھے

کافلاس و ناداری کے صدر میں ان کے دلوں سے دور ہو جاتے تھے۔ عبد اللہ بن عمر سے روایت ہے کہ میں ایک دفعہ مسجد نبوی میں بیٹھا ہوا تھا۔ اور غریب ہماہر لوگ حلقہ بازدھے ایک طرف بیٹھتے تھے۔ اس اثناء میں سرکار رسلت تشریف لاتے۔ اور انہی کے ساتھ مل کر بیٹھ گئے۔ یہ دیکھ کر میں بھی اپنی جگہ سے اٹھا اور ان کے پاس جا کر بیٹھ گیا۔ آپ نے فرمایا۔ فرقا مہاجرین کو بشارت ہو کر

لیکن انہوں نے باپ کے پاس جانے سے حضور کے قدموں میں رہنے کو ترجیح دی ان کے بیٹے اسامہ سے حضور بہت محبت فرماتے تھے، فرمایا کرتے تھے، کوئی میرا غلام میری لونڈی نہ کہے، میرا بچہ میری بچی کہے۔

**مستورات سے بر تاؤ** | دنیا میں صنف ضعیف کو وہ درجہ نہیں دیا گیا، جس کی وجہ سے مستحق تھی۔ اسلام دنیا کا سب سے پہلا مذہب ہے، جس نے انہیں ذلت کے گڑھ سے نکال کر اس بلندی پر پہنچایا۔ جس کی یہ شایان تھیں۔ اسلام نے عورتوں کی حق رسی کی۔ اور عزت و منزالت سے سرفراز فرمایا۔ انسانی سوسائٹی میں عورت کی تین حیثیتیں ہیں۔ اس کا بیٹی ہونا اس کا بیوی ہونا۔ اور اس کا ماں ہونا۔ بیٹی کے متعلق فرمایا۔ بیٹا اللہ کی نعمت ہے اور بیٹی اللہ کی رحمت ہے، بیوی ہونے کے متعلق قرآنی زبان سے فرمایا۔ عورتیں تمہارا لباس ہیں۔ یعنی جس طرح لباس جسم انسانی کی حفاظت کرتا ہے۔ اس طرح بیوی ایمان و اخلاق کی حفاظت ہے۔ ماں ہونے کے متعلق فرمایا۔ جنت ماں کے قدموں میں ہے۔ اسلام سے پہلے دنیا کے کسی نہ دن نے عورت کو درشت سے سرفراز نہیں کیا۔ اسے باپ کا درشت دیا۔ شوہر کا درشت دیا۔ اور بیٹے کا درشت دیا۔ ان وارثوں کے علاوہ اس کی کمروری کے پیش نظر سے ایک پروایزنٹ فنڈ بھی دیا جسے "مہر" کہتے ہیں۔ قرآن کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بعض ازواج سرکار رسالت تندیز اور بادعت تکلیف تھیں۔ مگر آپ ان سے بھی لطف و کرم، عفو و ملن سے پیش آتے تھے فرماتے تھے اپنی بیویوں کو اذیت نہ دو۔

**حیوانات پر ترجم** | پیغمبر رحمت ہیوانات پر بھی بہت رحم فرماتے تھے، عرب میں حیوانات پر مختلف طریقوں سے ظلم کیا جاتا تھا۔ آپ نے ایسے احکام جاری کئے جس سے ان بے زبانوں پر مظلوم کا خاتمہ ہو گیا۔ عرب زندہ جانور کے جسم سے گوشت کا لوحتھڑا کاٹ لیتے تھے۔

دنداں مبارک کو شہید کیا۔ جبین اقدس کو خون آکودہ کیا۔ اس کے جواب میں آپ نے دعاویٰ۔ پالنے والے میری قوم کو ہدایت دے۔ یہ لوگ نادان ہیں۔

**پھکوں پر شفقت** | حضور بچوں پر نہایت شفقت فرماتے تھے۔ معمول تھا کہ طبقے، ان میں سے کسی کو اپنی سواری کے پیچے بٹھلاتے راستہ میں مل جاتے تو خود ان کو سلام کرتے۔

ایک دفعہ ایک غزوہ میں چند بچے جھپٹ میں آکر مارے گئے۔ آپ کو اس سے بہت صدمہ ہوا۔ ایک صحابی نے عرض کیا، یا رسول اللہ وہ تم شرکیں کے بچے تھے، آپ نے فرمایا، کہ شرکیں کے بچے بھی تم سے بہتر ہیں۔ خبردار! بچوں کو قتل نہ کرو۔ ہر جان خدا ہی کی فطرت پر پیدا ہوتی ہے۔

ہجرت کے موقعہ پر جب حضور مدینہ میں داخل ہو رہے تھے، تو انصار کی چھوٹی چھوٹی راکیاں دروازوں سے نکل نکل کر اشعار پر ہر ہی تھیں۔ جب آپ کا ادھر سے گزر ہوا۔ فرمایا، اے لڑکیو! تم مجھ سے پیار کرتی ہو؟ سب نے کہاں اے اللہ کے رسول! فرمایا۔ میں بھی تمہیں پیار کرتا ہوں۔

جابر بن سمرة صحابی تھے۔ وہ کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں نے آنحضرت کے تیچھے نماز پڑھی، نماز سے فارغ ہو کر حضور گھر کی طرف چلے۔ میں بھی ساتھ ہو یا۔ ادھر سے چندا اور لڑکے نکل آتے۔ آپ نے سب کو پیار کیا۔ اور مجھے بھی پیار کیا۔

**غلاموں پر شفقت** | سرکار رسالت غلاموں پر خاص طور پر شفقت فرماتے تھے، فرمایا کرتے تھے۔ یہ تمہارے بھائی ہیں۔ جو خود لکھاتے ہو، انہیں کھلاؤ۔ اور جو خود پہنچتے ہو انہیں پہناؤ۔

حضور کی ملکیت میں جو غلام آتے، آپ انہیں آزاد فرمادیتے، مگر وہ حضور سے جدا نہیں ہوتے تھے، زید بن حارثہ غلام تھے، حضور نے آزاد فرمادیا۔

ایک دفعہ حضرت سعد بن عبادہ بیمار ہوتے۔ آپ عیادت کو تشریف لے گئے۔ ان کو دیکھ کر آپ پر رقت طاری ہوئی۔ آپ کورنادیکھ کر سب روپڑے۔ ایک عبشی مسجد میں جھاڑ و دیا کرتا تھا۔ مر گیا تو لوگوں نے حضور کو خبر نہ کی۔ ایک دن حضور نے اس کا حال پوچھا۔ لوگوں نے عرض کیا۔ وہ انتقال کر گیا۔ ارشاد فرمایا۔ تم نے مجھ کو خبر نہ کی، لوگوں نے اس کی تحقیر کی، یعنی وہ اس قابل نہیں تھا۔ کہ آپ کو اس کے مرنے کی خبر کی جاتی۔ آپ نے لوگوں سے اس کی قبر دریافت کی اور جا کر جنازہ کی نماز پڑھی۔

جنازہ جاتا تو آپ کھڑے ہو جاتے تھے۔ اور فرماتے تھے۔ جنازہ جاتا ہو تو اس کے ساتھ جاؤ۔ ورنہ کم از کم کھڑے ہو جاؤ اور اس وقت تک کھڑے رہو کر سامنے سے نیکل جائے۔ حضرت جعفر ابن ابی طالب سے آپ کو بہت محبت تھی۔ ان کے شہید ہونے کی خبر آئی تو آپ مجلس ماتم میں بیٹھے۔

**لطف طبع** | حضور کبھی کبھی مزاح بھی فرماتے تھے۔ ایک بڑھا خدمت اقدس میں آئی کہ حضور میرے لئے دعا فرمائیں۔ کہ مجھے بہشت نصیب ہو۔ آپ نے فرمایا۔ بڑھیا عورتیں بہشت میں نہیں جائیں گی۔ وہ رونے لگی۔ آپ نے صحابہ سے فرمایا۔ اس سے کہدو۔ بڑھیا عورتیں بہشت میں جائیں گی۔ مگر جوان ہو کر۔

ایک شخص نے اکرشکایت کی۔ کہ میرے بھائی کے پیٹ میں گرانی ہے۔ فرمایا شہد پلاو۔ دوبارہ آئے۔ عرض کیا۔ شہد پلاو۔ لیکن شکایت اب بھی باقی ہے۔ آپ نے پھر شہد کی ہدایت فرمائی۔ سہ بارہ آئے۔ پھر وہی جواب ملا۔ چوتھی دفعہ آئے تو ارشاد فرمایا کہ خدا سچا ہے کہ شہد میں شفا ہے۔ لیکن تمہارے بھائی کا پیٹ جھوٹا ہے۔ اس دفعہ جو شہد پلایا۔ تو شفا ہو گئی۔ مادہ فاسد کثرت سے موجود تھا۔ جب پورا نقیبی ہو گیا۔ تو گرانی جاتی رہی۔

ایک شخص نے خدمت اقدس میں عرض کیا۔ کہ مجھے کوئی سواری عنایت ہو۔

اس کو پکار کھاتے تھے، آپ نے ممانعت فرمادی۔ جانوروں کی دم اور ایال کاٹنے سے منع کیا۔ فرمایا۔ دم ان کا مورچہ، ایال ان کا الحاف ہے۔ جانوروں کو دیرتاک ساز میں باندھ کر کھڑا رکھنے کی بھی ممانعت فرمادی۔ جانوروں کو باہم لڑانا بھی ناجائز قرار دیا۔ عرب میں ایک خلاف انسانیت یہ بھی دستور تھا۔ کہ جانوروں کو باندھ کر اسے نشانہ بناتے تھے۔ اور اس پر تیر اندازی کرتے تھے۔ اس سنگ دل کی بھی ممانعت کردی۔ پرندوں کے انڈے یا ان کے پچھے نکال لانے کی بھی ممانعت فرمائی۔

**رقت قلب** | احمد کے بعد جب آپ مدینہ میں تشریف لاتے تو گھر شہیدوں کا ماتم بپا نخوا۔ عورتیں اپنے اپنے شہیدوں پر نوحہ کر رہی تھیں بیہودیہ کر حضور کا دل بھرا آیا۔ فرمایا۔ کیا حمزہ کا کوئی نوحہ خواں نہیں؟ ایک دفعہ ایک صحابی زبانہ جاہلیت کا قصہ بیان کر رہے تھے کہ میری ایک بچوٹی سی لاٹکی تھی اور پوں میں رطیکیوں کو زندہ دفن کرنے کا کہیں کہیں دستور تھا، میں نے اپنی لڑکی کو زندہ زمین میں گاڑ دیا۔ وہ مجھے ابا ابیا کہہ کر پیچا رہی تھی اور میں اس پر مٹی کے ڈھیلے ڈال رہا تھا۔ اس سنگدلی کوئی حضور کی آنکھوں سے بے انتیہا آنسو جاری ہوئے۔ آپ نے اسے بار بار دھرا دیا۔ روتے روتے آپ کی ریش مبارک تر ہو گئی۔

**عیادت، تعریف، غنواری و عزا** | دوست دشمن، مسلم و کافر کی تخصیص روانہ ہیں رکھتے تھے۔

بخاری اور ابو داؤد کی روایت ہے کہ ایک یہودی غلام مرض الموت میں بیٹلا ہوا۔ حضور اس کی عیادت کو تشریف لے گئے۔

حضرت جابر بیمار ہوئے تو اگرچہ ان کا گھر فاصلہ پر تھا۔ مگر حضور پاپیادہ ان کی عیادت کو جایا کرتے تھے۔

# بیسوال باب

سیاست سرکار رسالت ارواح نالہ الفدا

## حکومت اور اسلام

**اسلام انسانی زندگی کا مکمل پروگرام** | اسلام انسانی زندگی کا مکمل ترین پروگرام

ہے اور انسانی زندگی کے تمام شعبوں پر حاوی اور ان پر چھایا ہوا ہے۔ اخلاق ہو یا معاشرت، تمدن ہو یا سیاست، وہ انسانی زندگی کے تمام شعبوں میں انسانیت کی صحیح معنوں میں رہنمائی کر رہا ہے۔ انسانی زندگی کے لئے خوبی کا ملہ ذاتی قدری صفات سرکار رسالت محدث مصطفیٰ ارواح نالہ الفدا ہیں۔ وہ دنیا میں انسانی زندگی کے تمام شعبوں کی خرابیوں کو دور کرنے کے لئے معموریت بر سالت ہوتے تھے۔ نظریہ حکومت بھی ان کے فرائض میں سے ایک اہم فرضہ تھا۔ حکومت بھی حضور کے ذائقہ اختیار میں داخل تھی۔ اس لئے زندگی کے اس شعبہ میں امت کی رہنمائی ان کے فرائض منصبی میں داخل تھی۔ حکومت کے اثرات جو رعایا پر پڑتے ہیں۔ وہ ظاہر ہیں، کہا جاتا ہے۔ ”الناس علی دین ملوکهم“، ”لوگ اپنے بادشاہوں کی روشن پر ہی ہوتے ہیں۔ اچھی حکومت انسانی معاشرہ کو بلند کر کے معراج کمال پر پہنچاتی ہے اور برعی حکومت انسانی معاشرہ کو قرمذلت میں دھکیل دیتی ہے۔

**حکیم ارسطو کا نظریہ حکومت** | معلم حکیم ارسطو نے اپنا نظریہ حکومت آج سے صدیوں پہلے یونان کے فلسفی

فرمایا۔ میں تمہیں اونٹنی کا بچہ دوں گا۔ اس نے عرض کی یا رسول اللہ میں اونٹنی کا بچہ لے کر کیا کروں گا؟ آپ نے فرمایا کوئی اونٹ ایسا بھی ہوتا ہے جو اونٹنی کا بچہ بچہ نہ ہو؟

**اولاد سے محبت** | اولاد سے نہایت محبت تھی۔ حضور کا معمول تھا کہ کوئین فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہما کے پاس جاتے اور سفر سے واپس تشریف لاتے تو جو شخص سب سے پہلے باریاب خدمت ہوتا۔ وہ سرکار عصمت و طہارت حضرت فاطمۃ ہی ہوتیں۔

سیدہ طاہرہ فاطمہ جب کبھی آپ کی خدمت میں تشریف لاتیں تو آپ کھڑے ہو جاتے۔ ان کی پیشانی چوتھے اور اپنی نشامت سے ہٹ کر اپنی جگہ بٹھلاتے۔ ایک دفعہ آپ دعوت میں جا رہے تھے امام حسین علیہ السلام راہ میں کھیل رہے تھے۔ آپ نے آگے بڑھ کر ہاتھ پھیلا دیئے وہ ہفتے ہوئے پاس سے آکر نکل جاتے تھے، بالآخر آپ نے ان کو پکڑ لیا۔ ایک ہاتھ ان کی مظہری پر اور ایک سر پر رکھ کر سینہ سے پٹالیا۔ پھر فرمایا حسین مجھ سے ہے، میں حسین سے ہوں۔ ایک دفعہ حسین دوش مبارک پر سوار تھے۔ کسی نے کہا۔ کیا اچھی سواری ہے، آپ نے فرمایا۔ سوار بھی اچھے ہیں۔ فرمایا کرتے تھے۔ حسین میرے پھول ہیں۔ پھر ان کو سو نگھتے اور سینہ سے پٹالیتے۔

**سرکار رسالت کاظمی حکومت** سرکار رسالت انسانیت کو اس پر  
فریب دلدل سے نکال کر اس پر  
امن نظام حکومت پر فائز دیکھنا چاہتے تھے۔ جس کی توضیح حضور کے اسوہ  
حسنے نے ان الفاظ میں فرمائی ہے۔

## GOVT OF GOD BY THE REPRESENTATIVE

## OF GOD FOR THE CREATION OF GOD.

”اللہ کی حکومت، اللہ کے نمائندوں کے ذریعہ، اللہ کی مخلوق کے لئے“

**سرکار رسالت کے نظریہ میں تغیر** سرکار رسالت کے ارتحال پر  
ملاں کے بعد مسلمانوں میں اختلاف  
رومنا ہوا۔ اور ایک گروہ نے حکومت کے اس نظریہ کو جسے رسول اللہ  
کے علم و عمل نے پیش کیا تھا چھوڑ دیا۔ اور وہ اسطو کے پرانے نظریہ  
حکومت اور اس کے اقسام ثلاثہ کے گرد گھومنٹے گے۔

اے گداتے ریزہ از خوان غیر جنس خود میجوئی از دکان غیر  
قدیر شمشاد خودت نشناختی سرو دیگر را بیند انداختی  
مثل نے خود راز خود کر دی تھی بو نواتے دیگر ان دم میزی  
(علامہ اقبال)

**پہلے خلیفہ کا انتخاب** کے تین مصنفوں کا تھتھے ہیں :-

**عربی رسم کے مطابق** محمد صلعم کی وفات کے بعد جو اہم مسئلہ  
مسلمانوں کو پیش آیا۔ وہ خلیفہ کے انتخاب کا مسئلہ تھا۔ اس انتخاب کی  
تصرجیات نہ تو قرآن میں ملتی ہیں۔ اور نہ رسول اللہ نے ان کے متعلق کچھ  
ارشاد فرمایا۔ قدیم عربی رسم کے مطابق قوم کا سردار قوم کے لوگ اکثریت راتے  
سے منتخب کرتے تھے اس لئے وہی طریقہ حضرت ابو بکر کے انتخاب کے

دنیا کے سامنے پیش کیا تھا۔ اور اس کے نقاصل کے باوجود دنیا آج تک  
اسی نظریہ کے گرد چکر کاٹ رہی ہے۔ یہ نظریہ اسطو کے دستور اساسی کے  
نام سے موسوم ہے۔ اس میں اس فاضل حکیم نے حکومت کو تین قسموں میں  
 تقسیم کیا ہے۔

۱۔ شخصی حکومت یا ملکیت۔ ( GOVT. OF THE ONE )

۲۔ اعیانی حکومت یا اشرافیت۔ ( GOVT. OF THE FEW )

۳۔ جمہوری حکومت یا جمہوریت۔ ( GOVT. OF THE MANY )

اسلام کے نونہ کامل محمد مصطفیٰ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کی حکومت ان اقسام میں  
**سرکار رسالت کی حکومت** سے کسی قسم سے بھی تعلق نہیں رکھتی تھی۔ سرکار رسالت کی حکومت شخصی حکومت  
نہیں تھی، جو انہیں وراثت میں ملی ہو، یا پہلے حکمران نے انہیں نامزد کیا ہو۔ سرکار  
رسالت کو کسی خاص کیڈی نے بھی منتخب نہیں کیا تھا۔ جو ہم ان کی حکومت کو اعیانی  
حکومت کہہ سکیں۔ جمہور عرب نے بھی ان کا انتخاب نہیں کیا تھا۔ جو ہم سرکار رسالت  
کی حکومت کو جمہوری حکومت کہہ سکیں، ان کی حکومت میں مجلس وضع قانون بھی نہیں  
تھی۔ کہ مسلمانوں نے اس مجلس وضع قانون کو انتخاب کیا ہو، اسلام میں واضح  
قانون سرکار احادیث اللہ ہے، اور اس قانون کو رواج دینے کا فریضہ سرکار  
رسالت کے ذمہ تھا۔ جو اللہ کے مقرر کردہ اللہ کے نامزد، منصوص من اللہ  
رئیس مملکت تھے۔ ان کی رسالت کے تحت حکومت بھی تھی۔ جمہوریت کے  
درج جمہوریت کی توضیح ان الفاظ میں فرماتے ہیں :

GOVERNMENT  
OF THE PEOPLE, BY THE PEOPLE, FOR THE PEOPLE.

”لوگوں کی حکومت لوگوں کے ذریعے سے لوگوں کے لئے“ یعنی جمہوری حکومت  
جمہور کے ذریعے جمہور کے لئے۔

خود رسول اللہ مخصوص من اللہ بادشاہ تھے۔ اور ان میں وہ تمام اوصافِ حمیدہ اور صفات عالیہ موجود تھے، لبھی حکمِ الہی سے جہاد میں مظاہرہ شجاعت فرماتے تھے اور کبھی مشیتِ الہی کے تقاضے سے صبر فرماتے تھے، اور اللہ تعالیٰ ان کے بعد انہی صفات کے مالک کو رسول اللہ کے ذریعے ولی امور خلق مقرر کرنا چاہتا تھا۔ چنانچہ ایامِ حجۃ الدواع میں اسی فلسفیہ کے متعلق رسول اللہ کو حکمِ الہی پہنچا: **فَإِذَا فَرَغْتَ فَالصَّبَبَ وَإِلَى رَبِّكَ فَارْجُبْ** (الانشراح)

”اے رسول جب تم فارغ ہو جکو، تو اپنا جانشین، مقرر کرو۔ اور اپنے پروردگار کی طرف رعنبت کرو۔“ اس کے بعد پھر یہ حکم نازل ہوا:  
 يَا يَهَا الرَّسُولُ يَلْعَنُ مَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنَّ لَهُ تَفْعُلٌ فَمَا بَلَغَتْ رِسَالَتُهُ  
 وَاللَّهُ يَعِصِّمُكَ مِنَ النَّاسِ (مانہ، آیت)۔ لے گوں! اجو کچھ تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے نازل کیا گیا ہے اسے پہنچا دو، اگر ایسا عملانہ کیا تو تم نے اپنی رسالت ہی نہیں پہنچائی۔ اللہ آدمیوں کے شر سے تمہیں محفوظ رکھے گا۔“  
 ان احکام کے ماتحت رسول اللہ نے خم غدیر کے مقام پر اپنے جانشین کا اعلان فرمادیا۔ قرآن مجید سماںوں کی دو رجائبیت کی طرف رجعت کو بھی استفہام سے بیان کر چکا تھا:

وَمَا فَحَمَدَ اللَّهُ رَسُولُهُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَاءَنُّ مَاتَ أَوْ قُتِلَ أَنْقَلَبَتْ مُّعَلَّمٌ عَلَى أَعْقَابِكُمْ (آل عمران، آیت بزرگ ۱۲۴)

”محمد مصطفیٰ نہیں ہیں۔ مگر رسول، ان سے پہلے بھی رسول گزرے ہیں۔ اگر یہ وفات پا جائیں یا شہید ہو جائیں تو کیا تم اپنی ایڑیوں پر پلٹ جاؤ گے؟“

**رسول اللہ کی حکومت جمہوریہ نہیں مختی** | رسول اللہ کی حکومت میں جمہوریت کا ذرہ بھر شائیب بھی موجود نہ تھا۔ یہ جو کہا جاتا ہے کہ رسول اللہ اکثر امور میں صحابہ سے مشورہ

وقت اختیار کیا گیا۔ (تاریخ خلافتِ اسلامیہ ص ۶۵)

**اس طریق انتخاب پر تبصرہ** ۱- ظاہر ہے کہ حضرت ابو بکر کا انتخاب نہ قرآن کے طریق پر ہوا۔

اور نہ سنت رسول پر۔ بلکہ عرب کی قدیم رسم پر۔ اگر آپ خلیفہ منہاجِ نبوت پر نہیں ہوتے۔ تو پھر انہیں خلیفہ رسول کی بجائے بادشاہ عرب کیوں نہ کہا جاتے۔ جس سے کسی کو اختلاف نہیں ہے۔

۲- اگر قرآن پاک حکومت جیسی اہم چیز کے متعلق اس طرح خاموش ہے تو کیا ہم مسلمان، اقوامِ غیر مسلمہ کے سامنے قرآن پاک کے کامل ترین کتاب ہونے کا دعویٰ کر سکتے ہیں؟

۳- اگر رسول اللہ نے حکومت کے متعلق نظر یا تی اور عملی لحاظ سے ہماری رہنمائی نہیں فرمائی تو کیا رسول اللہ اسلام کا نمونہ کامل ہو سکتے ہیں؟ اور کیا اسلام انسانی زندگی کے تمام شعبوں پر حاوی ہے؟

۴- کیا رسول اللہ سیاست کے لحاظ سے دین کو اس قدر ناقص چھوڑ گئے تھے کہ مسلمانوں کو رسول اللہ کے ارتکال پر مال کے بعد قدیم عربی رسوم کی جانب رجعت کرنا پڑے۔

قرآن حکیم نے تو حضرت طالوت کے قیصہ میں صاف بتلا دیا ہے:-  
 ۱- حکومتِ الہیہ میں بادشاہ کا تقدیص کے ذریعے ہوتا ہے۔ اسے اللہ مقرر کیا کرتا ہے۔ بندے نہیں چنا کرتے۔

۲- اس کی پہلی صفت طہارت، پاکیزگی اور عصمت ہوتی ہے، وہ اصطافی کے بلند مرتبہ پر فائز ہوتا ہے وہ مصطفیٰ ہوتا ہے۔

۳- وہ علم میں یکاں روزگار ہوتا ہے۔  
 ۴- وہ شجاعت و جرأت میں افضل و برتر ہوتا ہے، جو اللہ کے حکم کے مطابق کبھی انہماں شجاعت کرتا ہے، اور کبھی صبر کا مظاہرہ کرتا ہے۔

دوسری حکومت مادیہ، پہلی سُنت اللہ کی کفیل ہے۔ دوسری ارسطو کے دستوریہ کی مظہر۔

## حکومت سرکار رسالت اور احوالہ الغدا

**سرکار رسالت اور قیامِ امن**

جنگوں کا سلسہ جاری تھا۔ قتل و غارت کا بازار گرم تھا۔ اس قتل و غارت کی وجہ سے عرب کی تجارت ختم ہو چکی تھی۔ حضور نے امن کو بحال کیا اور عرب کی راہیں محفوظ ہو گئیں اور بغیر حافظ کے قافلے سفر کرنے لگے۔

سرکار رسالت سے پہلے سامراجی طاقتیں عرب کو اپنی غلامی کی گرفت میں لینا پاہتی تھیں۔ حدود شام پر رو میوں کا قبضہ، میں، عمان اور سحرین پر ایران قابض تھا۔ حضور نے عرب کو سامراجی طاقتوں سے آزاد کیا۔ اور ان خارجی طاقتوں کو اپنے مذموم ارادوں میں ناکامی کا منہ دیکھنا پڑا۔ سرکار رسالت سے پہلے شام سے نکالے ہوتے یہودی عرب میں صیہونی حکومت کے خواب دیکھ رہے تھے۔ وہ فدک نجیب، وادی القراء اور تیما میں اپنی فوجی چھاؤ نیاں بننا چلے تھے۔ حضور نے یہودیوں کی حکومت سے عرب کو بچایا اور یہودی نوا بادیات پر اسلامی قبضہ ہو گیا۔ سرکار رسالت سے پہلے عرب میں لا قانونیت تھی، آنحضرت نے ایسے قوانین نافذ کئے۔ جن سے جرام کا انساد ہوا۔ اور ملک میں امن بحال ہوا۔ سرکار رسالت سے پہلے عرب میں بہت پرستی عام تھی۔ حضرت نے انسانیت کو ذمیل کرنے والی بُت پرستی سے بنی نوع انسان کو آزادی دلائی۔ سرکار رسالت سے پہلے صرف نسوان کو ذمیل سمجھا جاتا تھا۔ حضور نے عورت کے درجہ کو بلند کیا۔ انہیں میراث کا حق دیا۔ ان کے لئے ایک پرویڈنٹ فنڈ رکھا۔ جسے مہر کہتے ہیں۔ ان کے لئے حقوق و فرائض قائم کئے۔

فرمایا کرتے تھے۔ اس نے آپ کی حکومت جمہوری تھی یا آپ جمہوری نظام کو پسند فرماتے تھے، قطعاً غلط ہے۔

رسول اللہ جمہور کے نمائندہ نہیں تھے، بلکہ منصوص من اللہ حکمران تھے۔ وہ جمہور کی راستے یا مرضی سے حکومت نہیں کر رہے تھے بلکہ تابع اور امر الہیہ تھے۔ رسول اللہ نے کسی جماعت قانون ساز کے تابع تھے نہ عدیہ کے پابند۔ قانون خدا کا تھا۔ اور آپ قرآن کو ناذبی فرماتے تھے۔ اور اس کی تشریع بھی کرتے تھے۔

رسول اللہ منصوص من اللہ حکمران تھے، فوجوں کے کانڈر بھی۔ جج بھی تھے اور رئیسِ خزانہ بھی۔ ٹیکس لگانے والے بھی اور ٹیکس وصول کرنے والے بھی۔ حالانکہ کوئی نظام جمہوری حکومت کے یہ تمام شعبے کسی ایک شخص کو تفویض کرنے کے لئے تیار نہیں۔ جمہوریت میں یہ اختیارات الگ الگ لوگوں کے ہاتھ میں رکھے جاتے ہیں۔

رسول اللہ نے جمہوری حکمران تھے۔ نہ عوام نے انہیں منتخب کیا تھا۔ اور نہ وہ عوام کے سامنے جواب دہ تھے۔ وہ اللہ کے مقرر کردہ تھے، اور اللہ ہی کو جواب دہ۔ عوام صرف ان کی اطاعت پر مامور تھے۔

رسول اللہ لوگوں سے مشورہ ضرور فرماتے تھے، لیکن یہ مشورہ تشکیل قانون کے متعلق نہیں ہوتا تھا۔ اور نہ ہی امور مملکت کے متعلق۔ بلکہ اس کا مقصد نفاذ قانون و طریق کار میں افراد کی دلجمی اور ہمواری تھا۔

ان حقوق سے معلوم ہوا۔ کہ رسول اللہ کے بعد اگر رئیسِ مملکت انہی امتیازات کا حامل ہو۔ تو اس کی حکومت منہاج رسالت پر ہو سکتی ہے۔ جمہور کی منتخب حکومت منہاج جمہور پر ہوگی۔ رسول اللہ کی خصوصیات کی حامل حکومت ہی حکومت الہیہ کہلاتے گی۔ اور جمہور کی منتخب حکومت، حکومت جمہوریہ پہلی حکومت اسلامیہ اور دوسری مسلمانوں کی حکومت، پہلی حکومت روحانیہ اور

اس کا علم ہوا۔ تو آپ اُنٹر کھڑے ہو گئے اور قبلہ رخ دونوں ہاتھ اٹھا کر کہا۔  
”خدایا میں خالد کے اس فعل سے برقی ہوں ॥“

پھر حضرت علی علیہ السلام کو بھیجا۔ انہوں نے ایک ایک مقتول کا خون  
بہا ادا کیا۔ یہاں تک کہ مقتول کا بھی۔

علامہ طبری لکھتے ہیں۔ آنحضرت نے مکہ کے اطراف میں مبلغوں کے  
پکھ گروہ بھیجتے تھے۔ کہ وہ لوگوں کو خدا کی طرف بلائیں۔ لیکن ان کو اڑائی کا حکم  
نہیں دیا گیا تھا۔

حضور نے مختلف ممالک میں سفیر بھی مقرر کئے اور مختلف ممالک میں نیز سکالی  
کے وفد بھی روانہ کئے۔ اور مختلف ملکوں کے وفوڈ کا نیز مرقد مقدم بھی کیا۔

انتظام ملکی | رسول اللہ کا زمانہ امن و امان کا زمانہ تھا۔ اس زمانہ کی  
تصویر کشی آئیہ استخلاف میں ان الفاظ میں کی گئی ہے۔

”اللہ تعالیٰ نے تم میں سے ایمانداروں اور نیکوکاروں سے وعدہ کیا  
کہ ان کو بے شبه زمین میں اپنی خلافت اسی طرح سے عطا فرماتے گا۔  
جس طرح کہ گذشتہ امتوں کو اس نے اپنی خلافت عطا کی تھی۔ اور  
ان کے اس مذہب کو جس کو اس نے ان کے لئے پسند کیا۔ یقیناً  
قوت بخشت کا اور ان کی بے امنی کو امن سے بدل دے گا۔ کہ

مجھ کو پوچیں اور کسی کو میرا شریک نہ بنائیں۔ پس اس کے بعد جو  
ناشکری کرے گا۔ لیں نافرمان وہی ہے۔ ( سورہ نور آیت ۵۵ پ)

امن و امان کا یہ وعدہ جزوی طور پر پورا ہو گی۔ پھر لوگوں نے ناشکری  
کی۔ اور منہاج رسالت پر قائم حکومت کو بدل دیا۔ اب یہ وعدہ کلی طور پر آخری  
زمانے میں پورا ہو گا۔ جب کہ زمین عدل و انصاف سے اسی طرح پورا ہو جائے  
گی۔ جیسی کہ وہ ظلم وجود سے پورا ہو گی۔ اس زمانے میں دین کو تملکیں حاصل ہو گی۔  
اور اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہیں ہو گی۔ اس زمانے میں اگرچہ سرکار رسالت

سرکار رسالت سے پہلے دولت کی غلط تقسیم نے بنی نوع انسان کے  
کثیر حصہ کو کچل دیا تھا۔ آپ نے نفس و زکوٰۃ کے فریضوں سے ”کماو اور تقسیم کرو۔“  
کے اصول کو فروغ دیا۔ سرمایہ کی ناجائز افزائش کو محروم سود اور ممانعت ذمہ  
اندوزی سے روکا۔ اور ایسے قوانین وضع کئے جس سے ملکتِ اسلامیہ میں کوئی  
شخص بھوکا نہیں مرسکتا۔ تقسیم و راثت کے اصول سے سرمایہ داری کی ٹھہری  
ہوئی کیفیت پر پہرے بھلا دیئے۔

سرکار رسالت سے پہلے عرب میں غلامی کی رسم انتہائی مذموم صورت  
اختیار کرچکی تھی۔ حضور نے غلامی کے قلع قمع کی بنیاد رکھی، غلاموں کو مساویانہ  
حقوق دیئے۔ انہیں غلام کی بجائے شریک کا قرار دیا۔ اور احکام خیرات  
کے ایسے دروازے کھول دیئے کہ جس سے کسی تشدد کے بغیر غلامی کا خود بخود  
خاتمه ہو جاتے۔ مثلًا بلا عذر شرعی روزہ نہ رکھنے پر یا روزہ توڑنے پر ایک غلام  
کے آزاد کرنے کا حکم وغیرہ۔ سرکار رسالت نے تبلیغ اسلام کا ذریعہ فتوحات  
ملکی یا تشدد کو قرار نہیں دیا۔ تمام اطراف و جوانب میں دعاۃ اسلام روانہ فرماتے۔  
جو اسلام کی خوبیاں بتالا کر لوگوں کو دعوت اسلام دیں۔ البتہ مبلغوں کے ہمراہ  
ان کی حفاظت خود اختیاری کے لئے چند مسلح آدمی یعنی دیئے جاتے تھے۔ تاک  
دعاۃ اسلام ہر طرح کے فرر سے محفوظ رہیں۔

خالد بن ولید کو تبلیغ کے لئے بھیجا۔ تو ایسے چند مسلح آدمی ان کے بھی ساتھ  
تھے، لیکن ان کے اخلاق کے پیش نظر انہیں تاکید فرمائی، کہ جاہرا نہ روشن باشکل  
اختیار نہ کریں۔ وہ چھ مہینے دعوت اسلام کے منصب پر مامور ہے جب اس  
سے کوئی اثر مترتب نہ ہو۔ تو پھر حضرت علیؑ کو بھیجا۔ انہوں نے قبائل کے  
سامنے اسلام کو ایسے نفسیاتی اور پہمہنہ انداز میں پیش کیا۔ کہ ملک کامل سلطان  
ہو گیا۔ حضرت خالد کو بنو خزیمہ کے پاس بھی اسی طرح دعوت اسلام کے  
لئے بھیجا تھا۔ لیکن جب انہوں نے کشت و خون شروع کر دیا۔ اور آپ کو

## صدقة و زکوٰۃ حرام | راعی اور رعایا کے تعلقات ٹیکس کے سوال پر

خراب ہو جاتے ہیں۔ محاکوم رعایا کو ہمیشہ یہ شکایت رہی ہے کہ ان کے خون پسینہ کی کمائی سے حکام لگچھے اڑاتے ہیں، رسول اللہ نے تدن کی اس خرابی کی اصلاح کے لئے اپنی ذات پر صدقہ اور زکوٰۃ کی حرمت کا اعلان کر کے بتلایا، کہ ہم تمہارے ٹیکس کھانے کے لئے حکومت کا بوجہ نہیں اٹھاتے ہمارے ہاں اعلان حکومت زکوٰۃ لینے پر نہیں بلکہ زکوٰۃ دینے پر ہوتا ہے۔ اسی لئے میرے جانشین کی ولایت کا اعلان زکوٰۃ ادا کرنے کے بعد کیا گیا ہے۔ پس تمہارا ولی وہی ہے جو زکوٰۃ نہ لے۔ بلکہ حالتِ رکوع میں بھی زکوٰۃ ادا کرے۔ صدقہ و زکوٰۃ خاندانِ رسالت پر حرام تھا۔ اس لئے خاندانِ نبوت کا کوئی شخص صدقہ و زکوٰۃ کا محصل مقرر نہیں ہوا۔

## عمال کا تقریر | عمال کا تقریر خود رسول اللہ فرماتے ہیں، اور جو لوگ

اپنے آپ کو خود اس خدمت کے لئے پیش کرتے ہیں۔ ان کی درخواست نامنظور ہوئی تھی۔  
ذرائعِ آمدی | اسلام میں آمدی کے صرف پانچ ذرائع ہیں۔ غنیمت فیٹے زکوٰۃ، جزیہ۔ خراج۔ اول کے سوا بقیہ ذرائع آمدی سالانہ ہیں۔

## خمس | خمس کا پانچواں حصہ خس تھا، جو اللہ اور اللہ کے رسول کا تھا۔ اس خمس کا نصف خاندانِ رسالت کے اغراض و مقاصد پر صرف ہوتا تھا۔ باقی نصف اسلام کے صالح اغراض کے لئے مخصوص تھا۔ غنیمت کے علاوہ خمس اور ذرائع سے بھی حاصل ہوتا تھا۔

## مال فیع | خدا اور رسول کے لئے خاص تھا۔

کاسن شریف سائل بر سر کا ہو چکا تھا۔ لیکن حکومت کے تمام امور کو نفسِ نفسیں انجام دیتے تھے۔ گورنرزوں اور عاملوں کا تقرر مبلغین کا تعین، جو ڈیشنل اور اگر کٹو افسروں کا چنان، محصلین زکوٰۃ و جزیہ کا انتخاب۔ اقوام مختلف سے صلح کے معاہدے سے مسلمانوں میں تقسیم جائیداد، ترتیب افواج، مقدمات و تنازعات کے فيصلے، خونریزیوں کا انسداد۔ جرائم کے لئے اجراتے تعزیر، عمال ملک کے عمل کی خبرگیری اور احتساب آپ کی ذاتِ گرامی صفات سے ہی متعلق تھے۔

**فوجوں کی کمانڈ |** چھوٹے چھوٹے غزوہات میں لشکر کی سپہالاری اہل افراد کے سپرد کی جاتی تھی۔ لیکن بڑے بڑے معرکوں میں فوجی قیادت کے فرائضِ نفسِ نفسیں ادا فرماتے تھے۔ آپ افواج کو لڑانے کے علاوہ عساکر کی عام اخلاقی اور روحانی نگرانی بھی فرماتے تھے۔ آپ غزوہات میں مجاہدین کی معمولی اور بجزوی بے اغذیہ یوں پر گرفت فرماتے تھے۔ عام طور پر غزوہات میں حضرت علیؑ کو نشان فوج عطا فرماتے تھے۔

**فصل قضایا |** آپ کے عہدِ سلطنت میں قضا کا منصب قائم ہو چکا تھا۔ حضرت علیؑ مرتفعی علیہ التحیۃ والثناۃ قاضی میں مقرر ہوئے۔ آپ نے اس منصب کو ایسے عادلانہ، معصومانہ اور عاقلانہ انداز سے انجام دیا۔ کہ سرکارِ رسالتؐ نے اپنی زبان و حسینی ترجمان سے اقضاؤں علیاً کی سند عطا فرمائی۔ یعنی علیؑ تم میں سے قابل ترین نجح ہیں۔

**تحصیل جزیہ و زکوٰۃ |** محصلین جزیہ و زکوٰۃ کو ایک فرمان عطا ہوتا تھا۔ جس میں بالتفصیل یہ ہدایت کی جاتی تھی۔ کہ کس قسم کے مال کی گنتی میں زکوٰۃ کی کیا مقدار ہے۔ چانتھ کر مال لینے کی یا حق سے زیادہ لینے کی اجازت نہ تھی۔ بعض لوگوں نے بخوبی حق سے زیادہ دینا چاہا۔ مگر محصلین نے قبول نہ کیا۔

**زکوٰۃ** زکوٰۃ کے مرات مصرف تھے۔ فقراء۔ مساکین۔ نو مسلم۔ علام جن کو خرید کر آزاد کیا جاتا تھا۔ مفروض۔ مسافرا و محصلین زکوٰۃ۔

**جزریہ** جزریہ غیر مسلم رعایا سے ان کی حفاظت و ذمہ داری کے معاوضہ میں لیا جاتا تھا۔ نیز فوجی خدمات سے مستثنے ہونے کا معاوضہ تھا۔ عورتیں اور بچے اس سے مستثنے تھے۔

**خراج** غیر مسلم کا شت کاروں سے حق مالکاد کے معاوضہ میں زمین کی پیداوار کا جو مخصوص حصہ باہمی طور پر طے کر کے لیا جاتا تھا۔ خراج کہلاتا تھا۔

**زرعی اراضی کی آباد کاری** جو شخص افتادہ زمینوں کو آباد کرے۔ وہ شخص کسی چشمہ پر قبضہ کرے۔ جس پر کسی مسلمان نے قبضہ نہیں کیا۔ وہ اسی کا فرار دیا جاتا تھا۔ آباد کاری کے لئے حضور نے مختلف افراد کو زمینیں عطا بھی فرمائی تھیں۔ چراگا ہوں کے استعمال کی اجازت تھی۔ چراگا میں وقف عام تھیں۔

**جنگ کی اجازت اور عورتیں** آپ نے خاص حالات میں ہی جنگ کی اجازت دی۔ جنگ کو صرف ان حالات میں جائز فرار دیا۔ جب کہ کوئی اور چارہ کارنے رہے۔ اور اس کے لئے ایسے قوانین وضع کئے۔ جس سے جنگ کی ہلاکتیں اور اس کے نقصانات کم ہو جائیں۔ مثلاً عورتوں۔ بچوں۔ مزدوروں اور عبادت گزاروں پر تلوار نہ چلاو۔ اور مقتولوں کے اعضاء نہ کاٹو۔ اور زخمیوں کی شکل نہ بگارو۔ صلح کے لئے تائید فرمائی کہ جب دشمن صلح چاہے تو جنگ فوراً بند کر دو۔ اور مخالف کو پناہ دو۔

ختم شد

# کتب مجالس، مرثیہ جات، نوحہ جات

|                                                                                                                                                  |                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ذخیرۃ المجالس از جمیں سید غلام جید کراز ۲۳ جملے<br>گوہر غم : خواتین کے لیے مجالس از نذر فاطمہ مرحومہ<br>پندرہ پندرہ مجالس کا مجموعہ ۲ جلدیں ۹۰/- | ۱۴۵/- انوار خمسہ، ۵ کے عدد پر مجالس                                                               |
| بحر غم : خواتین کے لیے مجالس از ذاکرہ مبارک ۲ جلدیں ۱۵۰/-                                                                                        | ۱۴۵/- ستر محقق، سلام گزاری و نوحہ خوانی ۳۰/-                                                      |
| فلزام ما تم خواتین کے لیے امعکوتہ الارامجالس ۳۵/-<br>لیعم الابرار، تقاریر علامہ غلام حسین اف سامیہ ایوال                                         | ۱۴۵/- ستر محقق، سلام گزاری و نوحہ خوانی ۳۰/-                                                      |
| ڈاکرین کے لیے مجالس ۳ جلدیں فی ۱۲۵/-<br>چودہ بھیرافروز مجالس از مولانا ابن حسین جارچوی ۵۵/-                                                      | ۱۴۵/- مختب ریاعیات، ایس دبیر کی رباعیت ۹/-                                                        |
| خطیب آک محمد، مجموع تقاریر مولانا الحرسن<br>زیدی مرحوم، ۵ جلدیں ۱۱۰/-                                                                            | ۱۴۵/- بیاض نجم، حجم آندی مرحوم کے نوحہ جات ۳۰/-                                                   |
| کفایت اواعظین، علامہ حافظ لفایت حسین مرحوم<br>کی تقاریر کا مجموعہ ۳ جلدیں ۱۲۰/-                                                                  | ۱۴۵/- معراج سخن، از آغا مسعود رضا خاکی مرحوم ۳/-                                                  |
| مجالس شیر، علامہ شیر سعیفی مرحوم کی تقاریر ۴۵/-<br>سفینہ البخاری مصائب ایشاد پرچاس مجالس ۴۵/-                                                    | ۱۴۵/- سلام نجم اور کاروان ماقم از جم آندی مرحوم ۲/-                                               |
| معجزہ اور قرآن، از علماء مصیر اختر نقی ۲۰۰/-<br>خطیب شام غربیان، تقاریر علامہ عرفان جید مرحوم ۱۵۰/-                                              | ۱۴۵/- نذر منتظر، مرثیے از ظہور جارچوی ۵/-                                                         |
| ریاض القدس، از آفاقے صدر الدین قزوینی<br>فضائل و مصائب ۲، جلدیں ۵۲۵/-<br>معالی البطیئین فی احوال ائمہ اکن حسین، ۲ جلدیں ۳۰/-                     | ۱۴۵/- نور اول جوں حسین، از ظہور جارچوی ۷/-                                                        |
| مفتاح الجنتہ، ۲ کے عدد پر مجالس ۱۲۵/-                                                                                                            | ۱۴۵/- عظیم مرثیے، از قصیر بارھوی مرحوم ۷/-                                                        |
| ملنے کا پتہ : انثار بُک ڈپو (رجڑو) اسلام پورہ لاھور نمبرا                                                                                        | ۱۴۵/- نجیبات حسن، قصائد از سید حسن عباس زیدی ۵/-<br>۱۴۵/- ندائے ما تم (نوحہ) ۱۰ جلوس ما تم (نوحہ) |